Guide Adulte d'Étude Biblique de l'École du Sabbat Jan |Fev |Mars 2026

# UNIR

LE CIEL ET LA TERRE

# CHRIST DANS LES ÉPÎTRES

DANS LES ÉPÎTRES AUX PHILIPPIENS ET AUX COLOSSIENS





# Sommaire

| 1         | Persécutés mais pas abandonnés —                                          | 27 déc. — 2 jan. | 4   |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------|------------------|-----|
| 2         | L'action de grâces et la prière —                                         | 3—9 janvier      | 12  |
| 3         | La vie et la mort                                                         | 10—16 janvier    | 20  |
| 4         | L'unité par l'humilité —                                                  | 17—23 janvier    | 28  |
| 5         | Briller comme des flambeaux dans la nuit —                                | 24—30 janvier    | 36  |
| 6         | La foi en Christ seul                                                     | 31 jan.—6 fév.   | 44  |
| 7         | Une citoyenneté céleste —                                                 | 7—13 février     | 52  |
| 8         | La prééminence du Christ —                                                | 14—20 février    | 60  |
| 9         | Réconciliation et espérance                                               | 21—27 février    | 68  |
| 10        | La plénitude en Christ                                                    | 28 fév.— 6 mars  | 76  |
| 11        | Vivre avec Christ                                                         | 7—13 mars        | 84  |
| <b>12</b> | Vivre ensemble —                                                          | 14—20 mars       | 92  |
| 13        | Persévérer dans la soumission à Dieu ———————————————————————————————————— | 21—27 mars       | 100 |

#### Bureau de rédaction:

Visitez-nous à l'adresse suivante: 12501 Old Columbia Pike, Silver Spring, MD 20904.

Site web: https://www.adultbiblestudyguide.org.

#### **Équipe éditoriale:**

Soraya Scheidweiler

| Contributeur principal | Traducteur assermenté     | Coordinateur - Pacific Press <sup>®</sup> |
|------------------------|---------------------------|-------------------------------------------|
| Clinton Wahlen         | Cyril H. Kparou           | Miguel Valdivia                           |
| Rédacteur en chef      | Directrice de Publication | Directeur Artistique                      |
| Clifford R. Goldstein  | Lea Alexander Greve       | Lars Justinen                             |
| Rédactrice associée    | Assistante éditoriale     |                                           |

Sharon Thomas-Crews

© 2026 Conférence Générale des Églises Adventistes du Septième Jour ®. Tous droits réservés. Aucune partie du Guide d'Étude Biblique de l'École du Sabbat, ne peut être éditée, changée, adaptée, traduite, reproduite ou publiée par une personne physique ou morale sans autorisation écrite de la Conférence Générale des Églises Adventistes du Septième Jour ®. Les bureaux des divisions de la Conférence Générale des Églises Adventistes du Septième Jour ® sont autorisés à prendre des dispositions pour la traduction du Guide d'Étude Biblique de l'École du Sabbat, en vertu des lignes directrices spécifiques. Le droit d'auteur de ces traductions et de leur publication doit dépendre de la Conférence Générale. "Adventiste du Septième Jour," "Adventiste," et la flamme du logo sont des marques commerciales de la Conférence Générale des Églises Adventistes du Septième Jour et ne peuvent être utilisés sans autorisation préalable de la Conférence Générale.

# Unir le ciel et la terre



ensez au travail le plus difficile que vous ayez jamais accompli. Qu'est-ce qui le rendait si ardu? Était-ce les attentes placées en vous, le temps alloué pour le réaliser, ou les deux? Était-ce votre propre attitude face à la tâche? Ou peut-être les personnes avec qui vous deviez travailler? Peut-être encore, le fait de réussir semblait-il tout simplement impossible?

Considérez maintenant le but du plan du salut: unir le ciel et la terre. Cela parait-il irréalisable? Humainement parlant, c'est sans doute le cas. Pourtant, juste avant de monter au ciel, Jésus a confié aux apôtres une mission qui semble

dépasser les capacités humaines:

« Allez, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom du Père, du Fils et du Saint Esprit, et enseignez-leur à observer tout ce que je vous ai pres-

crit » (Mt 28:19-20, LSG).

De même, Jésus avait envoyé Paul vers les païens pour accomplir cette tâche apparemment impossible: « afin que tu leur ouvres les yeux, pour qu'ils passent des ténèbres à la lumière et de la puissance de Satan à Dieu, pour qu'ils reçoivent, par la foi en moi, le pardon des péchés et l'héritage avec les sanctifiés » (Ac 26:18, LSG).

Face à de tels défis, certains pourraient se décourager. Mais nous ne devons pas oublier les promesses que Jésus a données en accompagnement de ces appels.

Aux apôtres, Il a dit:

« Et voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu'à la fin du monde » (Mt 28:20). Et à Paul, Il a déclaré: « je te suis apparu pour t'établir ministre et témoin des chosés que tu as vues et de celles pour lesquelles je t'apparaitrai » (Ac 26:16, LSG). En résumé, Jésus nous confie des tâches humainement impossibles afin que

nous comptions sur Lui plutôt que sur nos propres forces. Il ne donne jamais de mission sans en fournir aussi les moyens. « La volonté humaine participe à la toute-puissance dans la mesure où elle coopère avec la volonté de Dieu. Tout ce

qui se fait sur son ordre doit être accompli par sa force. Tout ce qu'il ordonne, il le donne. » Ellen G. White, Les paraboles de *Jésus*, pp. 287-288.

Etonnamment, au moment où Paul écrivait aux Colossiens, l'Évangile avait été « prêché à toute créature sous le ciel » (Col 1:23, LSG). Bien sûr, tous ne l'avaient pas accepté. Mais si l'on examine de près les missions données aux apôtres (Mt 28:18-20) et à Paul, on constate que Jésus n'avait jamais promis que tout le monde deviendrait disciple ou Jésus nous confie des tâches humainement impossibles afin que nous comptions sur Lui plutôt que sur nos propres forces.

se convertirait. L'Évangile doit être « prêché dans le monde entier, pour servir de témoignage à toutes les nations. Alors viendra la fin » (Mt 24:14, c'est nous qui soulignons). À quoi ressemble ce témoignage? Comment doit-il être accompli?

Ce trimestre, nous allons étudier les Épitres de Paul aux Philippiens et aux Colossiens. Ces lettres présentent des similitudes marquantes. Elles révèlent surtout le Christ, le seul capable d'unir le ciel et la terre. Il est l'échelle que Jacob avait vue s'élever de la terre vers le ciel (Gn 28:12; cf. Jn 1:51). En tant que Fils de l'homme, Il nous rachète du péché; en tant que Fils de Dieu, Il intercède pour nous.

En explorant ces lettres, nous découvrirons ces deux aspects de Jésus. Nous méditerons sur certaines des affirmations les plus sublimes concernant Sa divinité et sur l'ampleur de Son sacrifice pour notre salut. Nous verrons Paul confronté à des difficultés, enfermé dans une prison, tentant d'aider une Église qu'il avait fondée (Philippes) et une autre qu'il n'avait jamais visitée (Colosses). Les liens qu'il avait tissés dans l'Église mondiale de l'époque lui avaient permis, même depuis sa cellule romaine, d'apporter des réponses aux défis. Conscient que le temps lui était compté, il avait tout fait pour rapprocher l'Église du ciel et renforcer son unité. Ce faisant, il nous enseigne comment l'Église d'aujourd'hui peut s'unir au ciel pour accomplir la mission des derniers jours, celle des messages des trois anges décrits dans Apocalypse 14.

Dr. Clinton Wahlen est directeur adjoint de l'Institut de Recherche Biblique de la Conférence Générale. Spécialiste du Nouveau Testament, de l'herméneutique et de l'histoire adventiste, il a vécu et travaillé en Allemagne, en Nouvelle-Zélande, en Russie, au Royaume-Uni et aux Philippines. Lui et son épouse, Gina, ont deux enfants adultes, une belle-fille et deux petits-enfants.

# Persécutés mais pas abandonnés



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** *Eph 3:1; 2 Cor 4:7-12; Ac 9:16; Phm 15, 16; Col 4:9; Phil 1:1-3; Col 1:1, 2.* 

**Verset à mémoriser:** « Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur; je le répète, réjouissez-vous » (Philippiens 4:4, LSG).

n pasteur adventiste, victime de fausses accusations, passa près de deux années derrière les barreaux. D'abord profondément déconcerté, il en vint peu à peu à comprendre que la prison était en réalité le champ missionnaire que Dieu lui confiait. Lorsque ses codétenus découvrirent qu'il était pasteur, ils l'invitèrent à prêcher. Il répondit à cet appel: il annonça l'Évangile, distribua des publications chrétiennes, baptisa des prisonniers et dirigea des services de sainte cène. « Parfois, confia-t-il, il était difficile d'exercer le ministère en prison. Mais il y avait aussi de la joie, surtout lorsqu'on voyait des prières exaucées et des vies transformées. »

L'apôtre Paul avait lui aussi écrit les Épitres aux Philippiens et aux Colossiens alors qu'il était en prison (voir Phil 1:7; Col 4:3). En effet, à Philippes, après avoir été faussement accusés, Paul et Silas furent jetés en prison, le geôlier leur ayant même mis « les ceps aux pieds » (Ac 16:24, LSG). Toutefois, « Vers le milieu de la nuit, Paul et Silas priaient et chantaient les louanges de Dieu, et les prisonniers les entendaient » (Ac 16:25, LSG). Ils avaient appris à « se réjouir toujours », quelles que soient les circonstances.

Cette semaine, nous étudierons les situations difficiles auxquelles Paul a été confronté. Il voyait au-delà des épreuves un but supérieur. Peut-être pour-rons-nous, à notre tour, apprendre de son expérience quand nous faisons face à nos propres défis.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 3 janvier

### Paul, prisonnier de Jésus-Christ

Les Épitres aux Philippiens et aux Colossiens sont qualifiées d'« Épitres de prison », car Paul les avait rédigées durant son incarcération (tout comme Éphésiens et Philémon). La plupart des commentateurs estiment qu'il les avait écrites à Rome, entre 60 et 62 ap. JC. (voir Ac 28:16).

**Lisez** Eph 3:1 et Phm 1. Que révèle Paul dans la manière dont il parle de son emprisonnement?

Paul avait entièrement consacré sa vie à Jésus-Christ. Si cela impliquait le fait d'être prisonnier, il l'acceptait avec foi. Il se décrit même comme un « ambassadeur dans les chaines » (Eph 6:20, LSG). Missionnaire infatigable, fondateur d'Églises et formateur de disciples, il aurait pu se demander: « Pourquoi suis-je enfermé ici alors que je pourrais faire tant de choses ailleurs? » Plus tard, il sera de nouveau emprisonné lorsqu'il écrira 2 Timothée. En tout, au moins cinq Épitres du Nouveau Testament ont été rédigées depuis une cellule.

Aucune de ces Épitres ne précise l'endroit exact de son emprisonnement, ce qui a conduit certains à suggérer Éphèse ou Césarée. Toutefois, rien n'indique que Paul ait été emprisonné à Éphèse, et bien que Césarée soit plausible, sa vie n'y semblait pas en danger. Ce danger est en revanche palpable lors de la rédaction de l'Épitre

aux Philippiens (voir Phil 1:20; 2:17).

L'Épitre donne d'autres indices sur le lieu de sa détention. Tout d'abord, il y avait un prétoire. Cela peut faire référence à la résidence officielle d'un gouverneur provincial, comme celle de Jérusalem, où Jésus fut examiné par Pilate (Mt 27:27, Jn 18:33), et à Césarée, où Paul a été emprisonné. Mais Paul avait clairement utilisé ce terme non pas pour désigner un lieu, mais en référence à des personnes. Paul évoque « toute la garde prétorienne » (Phil 1:13, BDS). Il ne désigne pas ici un bâtiment, mais les membres de cette garde: à Rome, elle comptait environ neuf mille soldats d'élite, chargés de la protection de l'empereur et de ses prisonniers.

De plus, Paul avait envoyé aux croyants des salutations de « ceux de la maison de César » (Phil 4:22), ce qui confirme qu'il était bien à Rome et en contact avec des

personnes servant dans l'entourage impérial.

| Comment tirer le meilleur pa<br>Pourquoi est-ce parfois si diffic | situations | difficiles | que | nous | traversons? |
|-------------------------------------------------------------------|------------|------------|-----|------|-------------|
|                                                                   |            |            |     |      |             |
|                                                                   |            |            |     |      |             |

#### Paul enchainé

Au cours de son séjour en Macédoine, Paul avait mentionné plusieurs détentions (2 Cor 6:5; 2 Cor 11:23; 2 Cor 7:5). Le premier emprisonnement rapporté dans les Écritures a eu lieu à Philippes (Ac 16:16-24). Plus tard, il fut brièvement détenu à Jérusalem, avant d'être transféré à Césarée.

Ailleurs, Paul mentionne ses « chaînes » (Phm 10, 13, LSG). Bien qu'assigné à résidence à Rome, il restait attaché par une chaîne à un soldat romain d'élite. Plus tard, Ignace d'Antioche, un chrétien du IIe siècle placé dans une situation semblable, décrivit ces gardes comme de véritables « bêtes sauvages [...] qui ne font qu'empirer lorsqu'elles sont bien traitées ». (Michael W. Holmes, ed., The Apostolic Fathers, Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2007, p. 231).

**Lisez** 2 Corinthiens 4:7-12. Que nous apprend ce texte sur la manière dont Paul supportait ses épreuves? Quelle était la priorité de sa vie?

Malgré les difficultés, Paul gardait toujours un regard positif, et cela le soutenait face au stress. Même lorsque Satan l'attaquait, il savait que Dieu ne l'avait pas abandonné.

**Lisez** 2 Corinthiens 6:3-7. Quelles ressources spirituelles Paul utilisait-il pour surmonter les épreuves?

Quand nous sommes confrontés à nos faiblesses ou à nos échecs passés, le découragement peut s'installer. Mais c'est précisément dans ces moments qu'il faut se souvenir des ressources que Dieu nous donne pour triompher. La Bible, « parole de vérité », en est une des plus précieuses: elle nous montre à la fois les erreurs des hommes du passé et les chemins qu'ils avaient suivis vers la victoire.

De plus, le Saint-Esprit « nous permet de bénéficier de l'œuvre accomplie par le Rédempteur du monde. C'est l'Esprit qui rend le cœur pur; c'est par l'Esprit que le croyant devient participant de la nature divine. Christ a donné la plénitude de la puissance divine de Son Esprit pour que nous puissions vaincre nos défauts, héréditaires ou acquis, et pour que l'Église reçoive l'empreinte de son caractère. » Ellen G. White, *Jésus-Christ*, p. 675.

Comment, en tant que laïcs ou pasteurs, pouvons-nous toujours nous rendre « à tous égards recommandables, comme serviteurs de Dieu » (2 Cor 6:4, LSG)? Qu'est-ce que cela implique?

## Paul à Philippes

Lors du deuxième voyage missionnaire de Paul, peu après avoir intégré Timothée à son équipe, le Saint-Esprit les empêcha de poursuivre leur itinéraire à travers l'Asie Mineure (Ac 16:6). Une nuit, Paul eut une vision d'un homme le suppliant: « Passe en Macédoine, secours-nous! » (Ac 16:9, LSG). Ils embarquèrent donc immédiatement depuis Troas vers Néapolis, en Macédoine. Au lieu d'y évangéliser, Paul, Silas, Timothée et Luc — ce dernier les ayant rejoints à Troas comme l'indique l'emploi

de « nous » (Ac 16:11) — se dirigèrent vers Philippes.

Paul adoptait toujours une approche stratégique dans ses activités évangéliques. Philippes était « la première ville d'un district de Macédoine » (Ac 16:12). En effet, c'était l'une des villes les plus prestigieuses de l'empire romain, jouissant du statut de *Ius Italicum*, le plus haut privilège qu'une ville pouvait obtenir dans l'empire romain. Ses citoyens avaient les mêmes privilèges que si la ville était située en Italie: exemption d'impôts fonciers et civiques, et citoyenneté romaine pour toute personne née dans la ville. Située sur la *Via Egnatia*, la grande route reliant Rome à l'Orient, elle constituait un point de départ idéal pour répandre l'Évangile vers des villes comme Amphipolis, Apollonie, Thessalonique et Bérée (voir Ac 17:1, 10).

Il est intéressant de noter que la langue officielle de Philippes au premier siècle était le latin, comme le prouvent les nombreuses inscriptions retrouvées. Paul, dans Philippiens 4:15, utilise d'ailleurs un mot à consonance latine, *Philippēsioi*, pour s'adresser à eux, témoignant de leur statut privilégié. Le grec restait néanmoins la langue du commerce surtout dans les régions environnantes, facilitant la diffusion de l'Évangile. Luc raconte que Paul et ses compagnons s'étaient rendus au bord de la rivière pour prier, et là, Lydie et sa famille acceptèrent la foi (*Ac* 16:13-15). Etant une femme d'affaires prospère, (« marchande de pourpre »), Lydie fut sans doute l'un des principaux soutiens financiers du ministère de Paul à Philippes. Plus tard, l'emprisonnement de Paul et Silas mena à la conversion d'un autre foyer: celui du geôlier.

Le Saint-Esprit savait que Philippes serait une base idéale pour l'annonce de l'Évangile en Europe, malgré les persécutions à venir. Aussi mauvaise soit-elle, la persécution peut, dans certaines circonstances, permettre à l'Évangile d'atteindre des personnes qui, autrement, ne pourraient pas être atteintes.

Lisez Actes 9:16. Comment ce verset nous aide-t-il à comprendre certaines des épreuves de Paul? Comment peut-il nous aider à comprendre les nôtres?

#### Paul et les Colossiens

Aucune mention explicite ne nous permet d'affirmer que Paul ait visité personnellement la ville de Colosses. Ce silence n'est toutefois pas insignifiant; il témoigne de l'efficacité de sa stratégie missionnaire. C'est en effet Épaphras, natif de Colosses (Col 4:12), qui avait introduit l'Évangile dans cette cité (Col 1:7). Mais comment fut-il luimême gagné au Christ? Il semble probable que sa conversion remonte au milieu des années 50, lorsque Paul résidait à Éphèse, cité voisine, et que, selon les Actes, « tous ceux qui habitaient l'Asie, Juifs et Grecs, entendirent la parole du Seigneur » (Ac 19:10; cf. Ac 20:31).

Le livre de l'Apocalypse atteste également de la large diffusion du message évangélique dans cette région (*Ap 1:4*). L'explication la plus plausible de cette expansion remarquable — jusqu'à Colosses — réside dans l'action des disciples convertis à Éphèse, cette métropole portuaire majeure d'Asie Mineure. Épaphras, ayant entendu la prédication de Paul à Éphèse, devint l'un de ses collaborateurs et rapporta l'Évangile dans sa ville natale.

Colosses, située à une quinzaine de kilomètres au sud-est de Laodicée, ne fait l'objet de fouilles archéologiques que depuis peu; ainsi, nous disposons de données moins abondantes à son sujet que pour d'autres villes de la région. Toutefois, il est attesté qu'une communauté juive notable y résidait, forte, selon certaines estimations, de « près de dix mille âmes dans cette région de la Phrygie ». (Arthur G. Patzia, *New International Biblical Commentary: Ephesians, Colossians, Philemon*, Peabody, MA: Hendrickson Publishers Inc., 1990, vol. 10, p. 3). Les monnaies frappées à Colosses indiquent que, tout comme dans de nombreuses cités romaines, ses habitants vénéraient une multiplicité de divinités. Ces pratiques idolâtres, alliées aux fortes influences culturelles locales, représentaient de sérieux défis pour les chrétiens — tant dans leur mission évangélisatrice que dans leur fidélité à la pureté de l'Évangile. Parmi les croyants notables de cette ville figurait également Philémon, dont la conversion pourrait avoir eu lieu à peu près à la même époque qu'Épaphras.

**Lisez** Philémon 15, 16. Voir aussi Colossiens 4:9. Quelle attitude Paul exhorte-t-il Philémon à adopter envers Onésime?

Bien que la loi romaine imposât à Paul de restituer Onésime à son maitre, celui-ci choisit de s'adresser non au droit mais au cœur et à la conscience de Philémon, en tant que frère en Christ. Il l'exhorte à accueillir Onésime, non plus comme un esclave, mais comme un frère bienaimé (*Phm 16*).

Même si l'esclavage nous répugne profondément aujourd'hui, et bien que nous puissions souhaiter que Paul ait explicitement dénoncé cette institution, comment comprenons-nous son approche ici? (Il est frappant de rappeler que, lors de l'esclavage en Amérique, Ellen G. White exhortait les adventistes à désobéir à la loi injuste exigeant la restitution des esclaves fugitifs).

# Les Églises de Philippes et de Colosses

**Lisez** Phil 1:1-3 et Col 1:1-2. Comment ces Églises sont-elles présentées, et quelle est la portée théologique de cette présentation?

Dans ses salutations épistolaires, Paul qualifie les croyants de « saints »: par leur baptême, ils ont été mis à part comme peuple particulier de Dieu, tout comme le peuple d'Israël, par la pratique de la circoncision (Ex 19:5-6; cf. 1 Pi 2:9-10) avait été mis à part comme une « nation sainte ». (Cette appellation n'a aucun lien avec la pratique catholique romaine de canoniser des personnes comme « saints »).

On observe également un parallèle intéressant entre les deux lettres: Paul mentionne les « évêques et... [les] diacres » (Phil 1:1, LSG) dans l'Épitre aux Philippiens, et les « fidèles frères en Christ » (Col 1:2, LSG) dans celle aux Colossiens. Dans le Nouveau Testament, cette dernière expression désigne généralement des croyants investis de responsabilités ecclésiales (Voir Eph 6:21; Col 4:7; 1 Pi 5:12). Ainsi, Paul s'adresse non seulement à l'ensemble des fidèles, mais aussi aux responsables locaux. Ces références aux fonctions ecclésiales, davantage précisées ailleurs (1 Tim 3:1-12; Tt 1:5-9), témoignent de l'importance accordée dès l'origine à l'organisation de l'Église.

Former des collaborateurs tels que Timothée ou Épaphras, et assurer un encadrement pastoral solide dans les Églises locales, constituaient des priorités de la mission paulinienne. Paul conjuguait ainsi sens de la mission et souci de la pérennité spirituelle des nouveaux convertis. Cette double approche – évangélisation et fidélisation – fut également adoptée par les pionniers adventistes, comme en attestent les nombreux articles parus dans *The Review and Herald* dans les années 1850. James White écrivait ainsi: « L'ordre divin du Nouveau Testament suffit pour organiser l'Église du Christ. S'il avait fallu davantage, l'Esprit l'aurait révélé. » (Gospel Order, *The Advent Review and Sabbath Herald*, Dec. 6, 1853, p. 173). Bien avant que Paul n'écrive à ces communautés, les apôtres avaient déjà instauré une structure organisationnelle dans l'Eglise de Jérusalem (*Voir Ac 6:1-6 ; Ac 11:30*), destinée à « servir de modèle à celles de tous les pays où les hérauts de la vérité gagneraient des âmes à l'Évangile. » Ellen G. White, *Conquérants pacifiques*, p. 80.

Il est par ailleurs bien établi que Paul eut parfois recours à des assistants littéraires dans la rédaction de ses lettres. Timothée est d'ailleurs nommé comme co-expéditeur dans plusieurs Épitres (Voir par exemple 2 Cor 1:1; Phm 1). Toutefois, l'emploi du pronom « je » au lieu de « nous » tout au long de la lettre confirme que l'autorité apostolique de Paul demeure pleinement

engagée dans le message.

**Réflexion avancée:** « Dieu vous a choisis pour le salut par la sanctification de l'Esprit et la foi en la vérité. Ainsi, tenez bon... Si vous servez Dieu fidèlement, vous serez confrontés à des préjugés et à l'opposition; mais ne vous indignez pas face à l'injustice. Ne rendez pas le mal pour le mal. Gardez votre intégrité en Jésus-Christ. Fixez votre regard, tel un silex, vers le ciel. Que les autres suivent leur propre voie; pour vous, avancez dans l'humilité et la douceur du Christ. Accomplissez votre tâche avec détermination, pureté de cœur et énergie, en vous appuyant sur le bras de Dieu. Vous ne comprendrez peut-être jamais pleinement la véritable grandeur de votre œuvre, mais sa valeur se mesure à la vie qui a été donnée pour votre salut...

Pour chaque âme en croissance en Christ, il y aura des combats, longs et acharnés; car les puissances des ténèbres cherchent à entraver tout progrès. Mais en nous tournant vers la croix du Christ pour obtenir la grâce, nous ne saurions échouer. La promesse du Rédempteur demeure: "Je ne te délaisserai point et je ne t'abandonnerai point." "Je suis avec vous tous les jours, jusqu'à la fin du monde." » (Ellen G. White, *The Youth's Instructor*, 9 novembre 1899).

#### **Discussion:**

- 1 Paul fut emprisonné à plusieurs reprises, et toujours de manière injuste. Comment réagissez-vous face à l'injustice? Quelles promesses bibliques pouvez-vous revendiquer pour garder courage?
- 2 À propos de la persécution des chrétiens, Tertullien, l'un des premiers dirigeants de l'Église, déclarait: « Plus nous sommes fauchés par vous, plus nous grandissons en nombre; le sang des chrétiens est une semence » (Alexander Roberts and James Donaldson, eds., Ante-Nicene Fathers, Peabody, MA: Hendrickson Publishers, Inc., 1999, vol. 3, p. 55). Parallèlement, la persécution, en certains lieux et à certaines époques, a considérablement entravé l'œuvre de l'Église. Comment pouvons-nous soutenir ceux qui subissent des persécutions en raison de leur foi?
- Méditez sur le verset à mémoriser de cette semaine à la lumière des épreuves que Paul a traversées. « Soyez toujours joyeux »? Que signifie cela? Comment sommes-nous censés faire cela? Comment se réjouir quand un être cher est malade ou décède? Quand on perd son emploi? Quand on a des douleurs dans notre corps? La clé pour comprendre cela est peut-être le fait de se demander: de quoi pouvons-nous toujours nous réjouir, en toutes circonstances?
- 4 Parler de l'amour de Dieu est une chose. Révéler et refléter cet amour dans nos vies en est une autre. Quels « actes de sainteté » peuvent révéler l'amour de Dieu à ceux qui nous entourent?

# Histoire Missionnaire

# Investir pour le treizième sabbat

Par Vania Chew

Re Australienne s'était penchée à nouveau sur les projets missionnaires du treizième sabbat lorsque son Église avait encouragé ses membres à donner plus que ce qu'ils avaient dans leurs poches le dernier sabbat de chaque trimestre. Marilene Stevenson se souvint d'une époque où les membres d'Église pré-

Marilene Stevenson se souvint d'une époque où les membres d'Eglise preparaient des gâteaux, cultivaient des légumes et les vendaient pour recueillir des fonds pour des projets d'investissement dans l'École du Sabbat. Elle se demanda si elle pouvait faire quelque chose de similaire et donner l'argent pendant l'Offrande du Treizième Sabbat, également connue sous le nom d'Offrande Trimestrielle.

Marilene n'avait ni le temps, ni l'envie, de faire des gâteaux et de cultiver des légumes. Cependant, elle avait commencé à utiliser un spray pour la gorge qu'elle trouvait utile et qu'elle recommandait à d'autres. Lorsque d'autres personnes exprimèrent leur intérêt pour le spray, Marilene eut l'idée de l'acheter en gros et de le revendre. Tout profit irait directement à l'Offrande du Treizième Sabbat.

Ce premier investissement dans le spray pour la gorge avait incité Marilene

à chercher d'autres moyens de collecter des fonds pour la mission.

« Tout a vraiment commencé lorsque j'avais acheté des choses que je voulais », déclara-t-elle. « Mais il s'avère que les choses que j'aime acheter sont aussi des choses que d'autres personnes veulent acheter, mais elles n'ont tout

simplement pas le temps d'aller les acheter! »

En travaillant avec des fermes et des usines locales, Marilene était en mesure d'acheter des produits sains au prix d'en gros et les vendre à sa famille et à ses amis à un prix moins cher que le prix de détail. Au fil des ans, elle avait aussi vendu des fruits exotiques, du fromage frais de soja et des articles végétaliens spécialisés. Elle avait également réalisé des arrangements floraux et les avait vendus pour des occasions spéciales telles que la fête des mères.

« Cela me donne un vrai buzz », déclara-t-elle. « J'aide les gens à qui je vends

et, en même temps, je collecte des fonds pour une bonne cause. »

Depuis qu'elle a commencé à investir, Marilene collecte 300 à 600 dollars australiens (environ 200 à 400 dollars américain) chaque trimestre pour des projets missionnaires du treizième sabbat.

Elle encourage tous les membres d'Eglise à donner généreusement aux projets du treizième sabbat, même si cela nécessite un investissement pour donner un

peu plus.

« J'espère que cela inspirera d'autres personnes à faire quelque chose de plus qu'une simple offrande symbolique comme je le faisais », déclara-t-elle. « Dieu m'a vraiment béni en me faisant expérimenter Sa grande fidélité. Comment puis-je ne pas vouloir partager cela? »

Les projets missionnaires du treizième sabbat de ce trimestre se trouvent dans la Division du Pacifique Sud, dont le territoire comprend l'Australie d'où est originaire Marilene. Merci d'avoir prévu une offrande généreuse le 28 mars.

# L'action de grâces et la prière



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Phil 1:1-18, 1 Cor 13:1-8, Jer 17:9, Col 1:1-12, 1 Pi 1:4, Ps 119:105, Esa 30:21.

**Verset à mémoriser:** « Je suis persuadé que celui qui a commencé en vous cette bonne œuvre la rendra parfaite pour le jour de Jésus Christ » (*Philippiens 1:6, LSG*).

aul débute intentionnellement ses Épitres par des paroles de salutation et de reconnaissance. Il écrit par exemple: « que la grâce et la paix vous soient données de la part de Dieu notre Père! Nous rendons grâces à Dieu, le Père de notre Seigneur Jésus Christ » (Col 1:2-3, LSG).

Tout comme Paul, nous avons de multiples raisons de témoigner notre reconnaissance. Nous avons été profondément touchés par la grâce divine — d'une manière si extraordinaire qu'elle échappe même à la compréhension des anges. Il en est de même pour le don de la paix de Dieu, qui signifie à la fois une harmonie retrouvée avec Lui et l'espérance qui découle de Son amour.

Sur le plan humain, il nous est possible d'exprimer notre reconnaissance envers les autres et espérer que les gens nous soient reconnaissants pour les choses que nous faisons pour eux. Les parents, par exemple, prient pour que leurs enfants aiment Dieu et reconnaissent un jour, sinon immédiatement, les sacrifices consentis en vue de leur offrir la meilleure éducation possible. Toutefois, en tant qu'êtres humains, nous commettons bien des erreurs, qui devraient être autant d'occasions d'apprentissage.

Cette semaine, nous nous pencherons sur les paroles introductives d'action de grâce set de prière dans les lettres de Paul aux Philippiens et aux Colossiens. Ces textes recèlent des enseignements capables d'enrichir et de fortifier notre propre vie de prière.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 10 janvier.

## La communion dans l'Évangile

**Lisez** Philippiens 1:3-8. De quoi Paul est-il reconnaissant? Quelles assurances donne-t-il aux Philippiens, et en quoi sont-elles importantes?

Paul est à l'origine de la fondation de l'Église de Philippes, et cette proximité se reflète dans la chaleur de sa lettre. Bien qu'éloigné de plusieurs centaines de kilomètres, et malgré ses chaines, Paul garde l'assemblée dans son cœur. Il exprime un profond attachement, allant jusqu'à dire qu'il les chérit « avec la tendresse de Jésus Christ » (Phil 1:8, LSG). Sa prière d'action de grâces pour eux révèle une profondeur de lien spirituel, qui rappelle l'intercession du Christ pour nous dans le sanctuaire céleste.

Dans l'Ancien Testament, le souverain sacrificateur portait sur sa poitrine douze pierres représentant les tribus d'Israël, symbole du peuple qu'il portait « sur son cœur » lorsqu'il intercédait devant Dieu (Ex 28:29, LSG). De manière infiniment supérieure, Jésus, notre souverain sacrificateur céleste, porte nos noms devant le Père.

Îl est intéressant de noter que la formulation de Philippiens 1:3 est ambigüe, soulignant la relation étroite entre Paul et les Philippiens. On l'interprète généralement comme le souvenir que Paul garde des Philippiens dans sa prière. Toutefois, il pourrait aussi s'agir du souvenir que les Philippiens ont de lui. Dans les deux cas, cette ambigüité souligne la profonde réciprocité de leur relation, exprimée par le terme grec *koinonia*, souvent traduit par « communion fraternelle ». Paul, qui a communié aux souffrances du Christ (*Phil 3:10*), souligne que les Philippiens ont pris part (grec: *sunkoinōneō*) à ses propres épreuves, notamment en soutenant financièrement son ministère (*Phil 4:14-15*). Cette solidarité constante, « depuis le premier jour jusqu'à maintenant » (*Phil 1:5*), le conduit à remercier Dieu et à prier pour eux avec « joie » (*Phil 1:4,5*).

Même sa captivité est abordée de façon positive: elle lui permet « la défense et la confirmation de l'Évangile » (Phil 1:7, LSG). Ces termes juridiques suggèrent un procès imminent, mais ils révèlent aussi que Paul continue d'annoncer l'Évangile à ses gardiens et à ses visiteurs. Défendre l'Évangile (grec apologia) contre les attaques et confirmer ses vérités éternelles sont toutes deux essentielles pour Paul. Il se préoccupe moins de son avenir personnel que de la vérité et de la diffusion de l'Évangile. Qu'il vive ou qu'il meure, Paul est confiant que Dieu achèvera la « bonne œuvre » qu'il a commencée en tous ceux qui croient en Lui (Phil 1:6).

Comment comprenez-vous la promesse que Dieu achèvera en vous la « bonne œuvre » (Phil 1:6)? Que signifie cela? Cette œuvre prendra-t-elle fin avant la seconde venue?

## Les requêtes de prière de Paul

Un pasteur évoquait un jour ces prières centrées sur « moi, moi-même et mes besoins ». Il les qualifiait, à juste titre, de « petites prières égoïstes », rappelant que Dieu a des desseins bien plus vastes.

**Lisez** la prière de Paul dans Philippiens 1:9-11. Quel est l'objet de la prière de Paul? Quelles sont ses principales requêtes? Que nous enseigne cela sur la prière?

Cette prière brève – quarante-trois mots en grec – condense pourtant les grands thèmes que Paul développera dans l'Épitre: l'amour, la connaissance, le discernement, la pureté, le fait de ne pas causer d'offense, et la justice que nous avons en Jésus-Christ. À la base de cette prière, ainsi que des précédentes expressions de reconnaissance de Paul, se trouve l'accent mis sur l'Église dans son ensemble. La prière de Paul est entièrement centrée sur les autres, en faveur de l'Église entière et de son bienêtre. Examinons de plus près certains éléments de cette prière:

Que l'amour augmente de plus en plus. Paul ne prie pas seulement pour plus d'amour, mais pour un amour guidé dans une direction spécifique: « en connaissance et en pleine intelligence » (Phil 1:9, LSG). La référence à la connaissance ne concerne pas ici une simple connaissance intellectuelle, mais d'une connaissance spirituelle, fruit de la communion avec Dieu et de la méditation de Sa Parole (voir Eph 1:17; Eph 4:13; 1 Tim 2:4).

Le discernement. Paul l'explique comme étant la capacité à discerner les « choses les meilleures » (en les distinguant de ce qui est moralement nuisible) afin d'être « purs et irréprochables » (Phil 1:10, LSG).

*Être sincère*. Ce mot signifie en grec « jugé par la lumière du soleil » et fait référence à une pureté d'action sans tache: « Tout ce que font les chrétiens doit être aussi transparent que la lumière du soleil. » (Ellen G. White, *Reflecting Christ*, p. 71).

*Ne pas offenser*. Cela signifie ne pas être une pierre d'achoppement, ne rien dire ni faire qui puisse nuire à la foi d'autrui.

La justice qui vient de Christ. Paul développe pleinement ce sujet dans les Épitres aux Romains et aux Galates, et également dans Philippiens 3. Nous n'avons pas de justice par nous-mêmes, mais seulement celle que nous recevons par Christ.

Quoi que nous fassions d'autre, comment notre amour peut-il augmenter « de plus en plus » (Phil 1:9)? Pourquoi est-ce essentiel à la vie chrétienne? (Voir aussi 1 Cor 13:1-8.)

#### Pratiquer le discernement spirituel

Les Philippiens furent naturellement bouleversés d'apprendre l'emprisonnement de Paul. Son ministère semblait désormais paralysé: il ne pouvait ni voyager, ni prêcher, ni implanter de nouvelles Églises. Il ne pouvait non plus visiter les synagogues et enseigner aux gens que Jésus était le Messie. Ils envoyèrent donc Épaphrodite auprès de lui pour le soutenir, tant moralement que matériellement.

**Lisez** Philippiens 1:12-18. Quelle était l'attitude de Paul face à sa captivité? Quelles leçons pouvons-nous tirer de son attitude, malgré les circonstances dans lesquelles il se trouvait?

Le message que Paul envoya avait dû surprendre les Philippiens. Contre toute attente, Paul voyait sa situation sous un angle différent. Son discernement spirituel l'amena à voir son emprisonnement comme une bonne chose. Cela n'entravait en rien dans son œuvre, mais avait « plutôt contribué aux progrès de l'Évangile » (Phil 1:12, LSG). Là où d'autres ne verraient que chaines et barres, Paul voyait dans ses gardes romains des âmes potentielles pour le royaume de Dieu. Il comprit également que son emprisonnement encourageait grandement les autres à être plus actifs et plus déterminés à répandre l'Évangile, à parler avec assurance pour Christ sans crainte des conséquences.

C'est peut-être difficile à imaginer, mais certains pensaient réellement tirer profit de l'emprisonnement de Paul. Apparemment, ils pensaient que son absence attirerait davantage l'attention sur eux-mêmes et sur leur propre prédication de l'Évangile. Quel exemple frappant, mais triste de l'égoïsme humain, même au sein de l'Église. Comme l'a dit Jérémie bien avant Paul: « Le cœur est tortueux par-dessus tout, et il est méchant: Qui peut le connaitre? » (Jer 17:9, LSG).

Heureusement, en revanche, certains fidèles ouvriers étaient devenus plus zélés pour annoncer l'Évangile. Ils aimaient tellement Paul que les souffrances qu'ils le voyaient endurer pour sa foi les avaient poussés à faire davantage confiance à Christ et les avaient encouragés à être encore plus actifs pour le Seigneur. Cela les a encouragés à aller là où ils n'osaient pas aller auparavant, à parler dans des situations où ils se taisaient jusque-là; et cela a permis à davantage de personnes d'accepter Christ et de répandre l'Évangile du salut.

Quels enseignements précieux avez-vous tirés d'expériences qui, bien qu'indéniablement douloureuses, ont aussi apporté des avantages? Même dans les cas où il n'y a pas d'avantages, comment pouvons-nous apprendre à faire confiance à Dieu malgré tout?

# Le fruit de l'Évangile

Les relations que Paul entretenait avec les Colossiens différaient de celles qu'il avait avec les croyants de Philippes. Il les mentionne d'ailleurs parmi ceux qui « n'ont pas vu [son] visage en la chair » (Col 2:1). Pourtant, il leur exprime la même gratitude qu'aux Philippiens, affirmant qu'il rend continuellement grâce à Dieu pour eux et qu'il prie inlassablement en leur faveur. Néanmoins, Paul les avait rassurés, tout comme il l'avait fait avec les Philippiens, qu'il remercie Dieu et prie « toujours » pour eux.

**Lisez** Colossiens 1:3-8. Quelles sont les trois raisons pour lesquelles Paul exprime sa reconnaissance envers Dieu?

Paul regroupe ici les trois vertus qu'il évoque fréquemment dans ses lettres: la foi, l'amour et l'espérance (*Voir 1 Cor 13:13; 1 Thes 1:3; 1 Thes 5:8*). Il ne les attribue pas aux Colossiens comme s'ils en étaient les auteurs, mais il en rend grâce au Père, les considérant comme des dons « excellents et parfaits » venant de Dieu (*Jc 1:17, LSG*). En découvrant l'amour de Dieu pour nous, notre cœur est amené à placer sa foi en Christ (*Eph 2:4-8*), et nous recevons l'espérance d'un avenir céleste. L'apôtre Pierre parle d'un « héritage qui ne se peut ni corrompre, ni souiller, ni flétrir, lequel vous est réservé dans les cieux » (*1 Pi 1:4, LSG*).

Paul insiste aussi sur la crédibilité de l'Évangile, fondé sur « la parole de vérité » — une expression qu'il utilise ailleurs pour désigner la Parole inspirée de Dieu (Voir 2 Cor 6:7; 2 Tim 2:15). Contrairement à « la parole des hommes », cette parole divine agit « véritablement » dans le cœur de ceux qui croient (1 Thes 2:13), accomplissant la volonté de Dieu (Esa 55:11). Ainsi, lorsque l'Évangile est annoncé, la puissance de Dieu se manifeste par l'action du Saint-Esprit dans le cœur des auditeurs, suscitant une réponse. L'Évangile lui-même porte du fruit, car il est la « parole de vie » (Phil 2:16).

Un aspect particulièrement remarquable est la rapide expansion de l'Évangile. Environ trente ans après la mort et la résurrection du Christ, Paul pouvait déjà affirmer qu'il s'était répandu « dans le monde entier » (Col 1:6). Un peu plus loin, il ajoute que l'Évangile « a été prêché à toute créature sous le ciel » (Col 1:23, LSG). Le réseau routier romain favorisait effectivement les communications et les déplacements, permettant une large diffusion des lettres de Paul. Mais c'est avant tout la puissance divine, agissant par Sa Parole, qui engendre une vie nouvelle dans l'âme (Jc 1:18; 1 Pi 1:23), faisant de chacun une nouvelle créature en Christ (2 Cor 5:17).

Dans Colossiens 1:5, Paul évoque « l'espérance qui vous est réservée dans les cieux ». Quelle est votre compréhension personnelle de cette espérance, et pourquoi celle-ci vous concerne-t-elle même si vous vous sentez indigne?

#### La puissance de la prière

**Lisez** Colossiens 1:9-12. Quelles sont les requêtes précises formulées par Paul dans sa prière?

Paul demande à Dieu que les Colossiens soient « remplis de la connaissance de sa volonté ». Cette connaissance s'exprime par « toute sagesse et intelligence spirituelle » (Col 1:9, LSG). La sagesse véritable nait d'une confiance totale en Dieu, d'une disposition à faire Sa volonté (Jn 7:17), et d'un refus de s'appuyer sur sa propre intelligence (Pr 3:5). Mais bien souvent, nous nous interrogeons: Quelle est la volonté de Dieu pour moi dans cette situation précise? Trois grandes sources nous aident à discerner cette volonté dans la prière:

**1. La Parole de Dieu,** qui reste la source première de sagesse: « Ta parole est une lampe à mes pieds et une lumière sur mon sentier » (*Ps 119:105, LSG*).

**2.** Les circonstances providentielles: La volonté et la direction de Dieu peuvent également être connues à travers des circonstances providentielles, en lui demandant d'ouvrir ou de fermer des portes (voir Col 4:3).

**3.** Le Saint-Esprit, qui nous guide lorsque nous apprenons à reconnaitre Sa voix: « Tes oreilles entendront derrière toi la voix qui dira: « /Voici le chemin, marchez-y!/ Car vous iriez à droite/, ou vous iriez à gauche » (Esa 30:21, LSG).

Paul prie également pour que les croyants marchent « d'une manière digne du Seigneur » (Col 1:10, LSG). Aucun être humain n'est naturellement « digne », mais Dieu nous estime dignes par Sa grâce et nous appelle à vivre conformément à cette haute vocation (Eph 4:1; 1 Thes 2:12). Paul utilise le verbe « marcher » trois fois de plus dans cette seule lettre (Col 2:6, Col 3:7, Col 4:5). Cela signifie le fait de vivre et agir en accord avec la loi de Dieu (Ex 18:20), ce qui n'est possible que par l'œuvre du Saint-Esprit (Ez 36:27).

Paul prie également pour que leur vie (et la nôtre) soit « entièrement agréables ». Il précise ensuite plusieurs moyens d'y parvenir: « portant des fruits en toutes sortes de bonnes œuvres » (Col 1: 9,10, LSG), « croissant par la connaissance de Dieu » (Col 1: 10, LSG), et rendant « grâces au Père » (Col 1:12, LSG).

Si quelqu'un vous demandait: « Comment savez-vous que Dieu vous guide dans une direction ou une autre? », que répondriez-vous, et pourquoi?

**Réflexion avancée:** « Il en est peu qui soient capables de faire des plans bien définis pour l'avenir. La vie est pleine d'incertitude. Comment discerner l'aboutissement probable des évènements? Voilà qui est souvent une cause d'anxiété et de tourments. N'oublions pas que les enfants de Dieu sont ici-bas des pèlerins et des voyageurs. Nous manquons de sagesse pour nous diriger. Comment pourrions-nous décider de notre avenir? Il nous faut marcher par la foi, comme Abraham qui, "lors de sa vocation, obéit et partit pour un lieu qu'il devait recevoir en héritage... Il partit sans savoir où il allait." Hébreux 11:8.

Pendant sa vie terrestre, le Christ ne fit aucun projet pour lui-même. Il se soumettait à ceux de son Père qui lui étaient révélés jour après jour. C'est ainsi que nous devons dépendre de Dieu. Notre existence sera alors ce que sa volonté voudra qu'elle soit. Il dirigera nos pas lorsque nous mettrons notre confiance en lui.

Trop de gens qui se préparent à un brillant avenir échouent lamentablement. Laissez le Seigneur agir à votre place. Comptez sur votre Père céleste, comme un petit enfant. C'est lui qui garde "les pas de ses bienaimés". 1 Samuel 2:9. Il conduit ses enfants comme ils se conduiraient eux-mêmes s'ils pouvaient voir la fin dès le commencement et discerner la gloire du dessein qu'ils accomplissent comme collaborateurs de Dieu. » Ellen G. White, Le ministère de la guérison, pp. 340-341.

#### **Discussion:**

- 1 Repensez à la semaine écoulée et faites la liste des sujets de reconnaissance. N'en avez-vous peut-être pas plus que vous ne le pensiez?
- 2 Méditez sur la dernière phrase de la citation d'Ellen G. White ci-dessus. C'est une déclaration de foi puissante. Comment pouvez-vous apprendre à faire une telle confiance à Dieu?
- © À la lumière de Colossiens 1:6 et 23, discutez de la déclaration suivante: « Pendant quarante ans, l'incrédulité, les murmures et la rébellion ont empêché l'ancien Israël d'entrer en Canaan. Les mêmes péchés ont retardé l'entrée de l'Israël moderne dans le Canaan céleste. Dans les deux cas, les promesses de Dieu n'étaient pas en cause. Ce sont l'incrédulité, la mondanité, le manque de consécration et les querelles parmi le peuple professant appartenir au Seigneur qui nous ont maintenus dans ce monde de péché et de souffrance pendant tant d'années. Si l'Église du Christ avait fidèlement accompli l'œuvre qui lui avait été confiée, le monde entier aurait déjà été averti et le Seigneur serait revenu avec puissance et grande gloire. » (Ellen G. White, Last Day Events, p. 38.) De quelles manières pourrions-nous aujourd'hui être coupables des mêmes choses?

# Histoire Missionnaire

# Le messager de Dieu

#### Par Andrew McChesney

Oscar était resté immobile, priant, alors que trois chiens aboyants et hargneux l'entouraient devant une maison au Kenya. Le propriétaire, qui avait délié les chiens alors qu'Oscar s'approchait de la maison, arriva. « Qui êtes-vous? » demanda-t-il.

« Je suis un messager de Dieu », déclara Oscar.

« Quel message Dieu vous a-t-Il donné? » demanda l'homme.

« C'est le message de Dieu », déclara Oscar. « Puis-je entrer? »

L'homme appela les chiens et les attacha. Il regarda Oscar avec intérêt après qu'ils furent entrés dans la maison. « Prions », déclara Oscar. L'homme n'avait pas fermé les yeux, mais Oscar pria puis commença à discuter des cinq premiers livres de la Bible, le Pentateuque. L'homme n'était pas chrétien. Il appartenait à une grande religion mondiale non chrétienne, mais il connaissait ces livres de la loi. Il posa de nombreuses questions et les deux hommes se lièrent d'amitié. Aujourd'hui, l'homme et sa femme sont adventistes du septième jour.

À une autre occasion, un propriétaire manifesta son intérêt lorsqu'Oscar lui a offert des leçons bibliques. Il avait ensuite renvoyé ses trois enfants, âgés de 6, 8 et 13 ans, dans leurs chambres. En partant, Oscar vit qu'ils boitaient de douleur. « Laissez les enfants venir ici pour que nous puissions prier », dit-il. Ensuite il vit que les enfants avaient des rougets, de minuscules acariens avec des larves parasites qui vivent sur ou sous la peau et provoquent des irritations. Oscar pria pour les enfants et alla leur acheter des médicaments.

La famille pensait que les rougets provenaient de la sorcellerie. Mais à son retour, Oscar les aida à nettoyer leur maison et leur literie. Il demanda ensuite aux parents de baigner les enfants, puis il leur donna les médicaments. Les enfants étaient propres. Oscar pria de nouveau pour les enfants et étudia la Bible avec les parents. Plus tard, la famille devint adventiste et vendit un terrain pour la construction d'une nouvelle Église adventiste.

En partageant l'Évangile, Oscar va aussi d'Église en Église le dimanche. Au Kenya, c'est une tradition de permettre aux visiteurs de saluer les membres d'Église. Mais un jour, un dirigeant d'Église avait invité Oscar à un culte d'adoration, mais refusa ensuite de lui permettre de parler quand il apprit qu'il était adventiste. Oscar était resté pour le culte. En partant, il reconnut plusieurs membres qui étaient ses voisins et s'approcha pour les saluer.

« La Bible est comme un grand océan, et ce n'est pas le moment d'attendre que le pasteur vienne vous enseigner », dit-il. « J'ai des leçons que vous pouvez étudier vous-même. »

Sept personnes acceptèrent immédiatement les leçons bibliques de La Découverte de la Voix de la Prophétie. D'autres étaient méfiants, mais avaient ensuite accepté de prendre les leçons. Aujourd'hui, 43 personnes de l'Église étudient la Bible avec Oscar. « Pas mal pour une réunion où je n'avais pas le droit de parler », dit-il en souriant.

Oscar a travaillé en tant que pionnier de la mission mondiale pendant 10 ans, menant 120 personnes au baptême et à l'implantation de deux Églises. Il espère ouvrir bientôt une troisième Église. Apprenez-en plus sur les pionniers de la mission mondiale à bit.ly/GMPioneers.

# Leçon 3

# La vie et la mort



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Phil 1:19-30, 1 Cor 4:14-16, 2 Cor 10:3-6, Jn 17:17-19, Mi 6:8, Ac 14:22.

**Verset à mémoriser:** « Car Christ est ma vie, et la mort m'est un gain » (*Philippiens 1:21, LSG*).

n nous répète souvent que la mort fait simplement partie de la vie. Mais c'est une illusion. En réalité, la mort est l'opposé de la vie, son ennemie déclarée. Elle n'est pas plus inhérente à la vie qu'une épave ne l'est à une voiture. L'apôtre Paul affirme avec force que Christ est mort « afin que, par la mort, il anéantît celui qui a la puissance de la mort, c'est à dire le diable, et qu'il délivrât tous ceux qui, par crainte de la mort, étaient toute leur vie retenus dans la servitude » (Heb 2:14-15).

Prêt à mourir pour Christ, Paul gardait néanmoins une confiance inébranlable quant à son avenir éternel. Dans l'immédiat, sa priorité absolue était de glorifier Christ, par sa vie comme par sa mort, et de proclamer l'Évangile au plus grand nombre. C'est peut-être l'une des raisons pour lesquelles nous possédons tant d'Épitres signées de sa main: ses lettres lui ont permis d'atteindre des âmes et des régions qu'il n'avait jamais pu visiter.

La vie est brève et il est donc crucial d'avoir un impact significatif pour le royaume de Dieu dans le temps qui nous est imparti. L'un des moyens essentiels pour y parvenir est de promouvoir « l'unité de la foi ». Comme nous le verrons à partir de cette semaine, ce thème était l'une des raisons importantes pour lesquelles Paul écrivait aux Philippiens.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 17 janvier.

### Christ sera glorifié

**Lisez** Philippiens 1:19-20. Quelles sont les espérances de Paul quant à l'issue de son procès? Que considère-t-il encore plus important que le fait d'être acquitté?

Bien que Paul ne fût en rien un criminel, ce n'était pas sa première incarcération, et il était bien familier à des persécutions. Dans sa lettre aux Corinthiens, il détailla les souffrances qu'il avait endurées jusqu'à ce moment-là: « ...par les emprisonnements, bien plus. Souvent en danger de mort, cinq fois j'ai reçu des Juifs quarante coups moins un, trois fois j'ai été battu de verges, une fois j'ai été lapidé, trois fois j'ai fait naufrage, j'ai passé un jour et une nuit dans l'abime. Fréquemment en voyage, j'ai été en péril sur les fleuves, en péril de la part des brigands, en péril de la part de ceux de ma nation, en péril de la part des païens, en péril dans les villes, en péril dans les déserts, en péril sur la mer, en péril parmi les faux frères. J'ai été dans le travail et dans la peine, exposé à de nombreuses veilles, à la faim et à la soif, à des jeûnes multipliés, au froid et à la nudité » (2 Cor 11:23-27, LSG).

Et pourtant, Paul ajoute aussitôt: « Et, sans parler d'autres choses, je suis assiégé chaque jour par les soucis que me donnent toutes les Églises » (2 Cor 11:28, LSG), signe que son engagement pastoral primait sur ses propres souffrances.

**Lisez** 1 Cor 4:14-16; 1 Thes 2:10-11; Gal 4:19; Phm 10. Quelle était la nature du lien entre Paul et les communautés qu'il avait fondées ou les personnes qu'il avait conduites au Christ?

À l'image du Christ, qui n'avait rien épargné pour nous sauver, Paul déclare « je dépenserai très volontiers, et je me dépenserai moi-même » pour le bien des frères croyants (2 Cor 12:15, LSG). Et pourtant, paradoxalement, plus le disciple se conforme à l'exemple de Jésus, plus il risque d'être rejeté. « Or, tous ceux qui veulent vivre pieusement en Jésus Christ seront persécutés » (2 Tim 3:12). Toutefois, le témoignage fidèle d'un chrétien reste l'un des moyens les plus puissants de glorifier Dieu et de révéler l'Évangile (voir Phil 1:7). « La patience et le courage de Paul, durant sa longue et injuste détention, son ardeur et sa foi constituaient un continuel sermon. » Ellen G. White, Conquérants pacifiques, p. 412.

Examinez votre façon de vivre et la façon dont vous traitez les autres, surtout ceux qui vous traitent mal. Quel genre de témoignage donnez-vous de Jésus?

#### La mort est un gain

Que nous en soyons conscients ou non, nous sommes tous, en tant que croyants, engagés dans le grand conflit cosmique qui fait rage autour de nous — et en nous. Ce combat spirituel nous accompagne jusqu'à notre dernier souffle, quelle qu'en soit la cause ou le moment.

**Lisez** 2 Corinthiens 10:3-6. Quelle est la nature de la guerre spirituelle à laquelle nous participons, et quelles sont nos armes?

Les armes les plus redoutables dans ce conflit sont d'ordre idéologique. Satan se sert de la critique, de la trahison, de l'intimidation, de la peur, ou encore de la pression sociale — des armes que les chrétiens ne doivent jamais manier. En revanche, nous sommes appelés à utiliser l'amour, la miséricorde, la paix, la douceur, la patience, la bienveillance et la maitrise de soi. L'arme la plus puissante entre nos mains est « l'épée de l'Esprit, qui est la parole de Dieu » (Eph 6:17, LSG), car seul Dieu peut inscrire la vérité dans le cœur humain. Nous ne sommes que des instruments dont Dieu se sert pour accomplir Ses desseins.

**Lisez** Philippiens 1:21-22. Comment comprenons-nous la perspective de Paul dans le cadre du grand conflit?

Puisque la lutte est spirituelle, il s'agit d'un affrontement entre valeurs et vérités. Toutefois, Christ a remporté la victoire à la croix. Tant que nous demeurons en Lui, rien ne peut nous vaincre — pas même la mort. Paul avait remis sa vie entre les mains du Seigneur; c'est pourquoi il acceptait avec paix les injustices terrestres.

En tant que disciples du Christ, nous devons plus que défendre nos droits, défendre ce qui est juste. La véritable force ne repose pas sur le pouvoir, mais sur la justice. Se soumettre à la volonté de Dieu est un acte de grandeur — et la seule voie vers la victoire. Jésus est l'exemple suprême de cette obéissance volontaire, comme Paul le développera dans Philippiens 2.

En ce moment, comment ressentez-vous personnellement la réalité du grand conflit? Comment pouvez-vous tirer réconfort et force du fait de savoir que Christ a déjà remporté la victoire pour nous?

### Être confiant

Comment le Dieu de l'univers se réjouirait-Il de simples humains, de taches fugaces de protoplasme sur une petite planète au milieu de ce qui est probablement un univers infini? Comment serait-il possible que les humains puissent compter autant pour l'Être suprême, qui est tout-puissant et qui n'a besoin de rien? Ces questions peuvent être analysées en deux aspects. Premièrement, comment Dieu Lui-même peut-Il se réjouir? Deuxièmement, comment les humains peuvent-ils Lui apporter du plaisir, en particulier compte tenu de notre état de pécheur? Le premier aspect de ces questions est le sujet d'aujourd'hui. Le second sera analysé demain.

**Lisez** Philippiens 1:23-24. Que veut dire Paul lorsqu'il affirme que s'en aller et « d'être avec Christ » est de loin « meilleur »?

Ce passage a souvent été mal interprété à travers les âges. Dans le passage d'étude de cette semaine, Paul a abordé le contraste entre le fait de vivre et de mourir. Le chrétien vit pour Christ et peut même mourir pour Lui. En ce sens, c'est un « gain », car notre témoignage est d'autant plus puissant et convaincant (*Phil 1:21*). Donner sa vie pour sa foi révèle une conviction inébranlable.

Cependant, nous devons reconnaître que les morts sont bel et bien morts. Ils « ne savent rien ». Ils reposent dans la tombe jusqu'à la résurrection (voir Ec 9:5; Jn 5:28, 29). C'est pourquoi Jésus Lui-même avait dit de Lazare, qui était mort: « Lazare, notre ami, dort; mais je vais le réveiller » (Jn 11:11).

Si, comme certains le croient, les morts allaient immédiatement au ciel, imaginez ce que serait Lazare. Après quatre jours de félicité céleste, un ange viendrait avec la « mauvaise » nouvelle: « Désolé, Lazare, mais Jésus te rappelle sur terre. Tu ne peux plus rester ici. » Suivie jusqu'à son terme logique, cette idée révèle toute son incohérence.

La mort est un sommeil inconscient, et au retour du Christ, les morts fidèles se réveilleront et seront réunis avec les saints vivants pour être enlevés à la rencontre du Seigneur (1 Thes 4:16-17).

Pour Paul, « s'en aller » signifie s'unir à Christ dans la souffrance et la mort (2 Tim 4:6), afin de parvenir « à la résurrection d'entre les morts » (Phil 3:11, LSG). Il savait aussi sans doute qu'il fermerait les yeux dans la mort et que la prochaine chose dont il aurait conscience, en un clin d'œil, serait de voir Jésus, qui l'emmènerait, avec tout le peuple de Dieu, à l'endroit que Jésus a préparé pour tous ceux qui L'aiment (Jn 14:3, 1 Cor 2:9).

Bien que prêt à mourir pour Christ, Paul savait qu'il serait préférable pour les Philippiens qu'il « demeure dans la chair » (Phil 1:24, LSG). Il est intéressant de noter que pour le chrétien, la question de savoir s'il vaut mieux vivre pour Christ ou mourir pour Lui n'est pas forcément facile à trancher. Paul était « pressé des deux côtés » (Phil 1:23, LSG), entre rester en vie et reposer dans la tombe.

Même si personne ne souhaite mourir, avez-vous déjà pensé qu'au moment de votre mort, la prochaine chose que vous connaîtrez sera le retour du Christ? Comment cette pensée peut-elle vous aider à comprendre la pensée de Paul ici?

#### Tenir ferme dans l'unité

La dernière prière de Jésus pour Ses disciples était profondément marquée par un thème central: l'unité. Le Christ, anticipant la croix, se projetait déjà dans la gloire retrouvée auprès de Son Père, aspirant à y associer Ses disciples: « Père, je veux que là où je suis ceux que tu m'as donnés soient aussi avec moi, afin qu'ils voient ma gloire, la gloire que tu m'as donnée » (Jn 17:24, LSG). Il supplie également le Père de préserver Ses enfants dans l'unité: « afin qu'ils soient un comme nous » (Jn 17:11, LSG). Jésus souligne le caractère dramatique de la désunion: elle devient un obstacle à la foi. À deux reprises dans cette prière, Il insiste sur l'importance de notre unité avec Lui et avec le Père, « pour que le monde croie » et « que le monde connaisse que tu m'as envoyé » (Jn 17:21, 23, LSG).

**Lisez** Phil 1:27 et comparez avec Jn 17:17-19. Que considèrent Jésus et Paul comme essentiels pour préserver l'unité dans l'Église?

Le mot grec traduit par « conduisez-vous d'une manière digne » dans Philippiens 1:27 est *politeuomai*, qui signifie « vivre comme un citoyen » — non pas d'un royaume terrestre, mais comme un citoyen du royaume céleste. Le Sermon sur la Montagne dresse un magnifique tableau de ce que signifie être enfants du Père céleste et membres de Son royaume: pauvres en esprit, doux, affamés et assoiffés de justice, miséricordieux, purs de cœur, artisans de paix, tendre l'autre joue, aimer ses ennemis, bénir ceux qui nous maudissent, faire du bien à ceux qui nous haïssent. En bref, « pratiquer la justice, aimer la miséricorde, et marcher humblement avec ton Dieu » (Mi 6:8).

Il est difficile d'en vouloir à une personne animée de telles vertus, n'est-ce pas? Pourtant, nous sommes parfois tentés de juger ceux qui semblent être trop bons. Nous pouvons même être tentés de les réduire ou de trouver un point faible pour prouver qu'ils ne sont pas aussi bons qu'ils le paraissent, tout cela pour nous sentir mieux dans notre peau. Mais ne serait-il pas plus noble de nous demander si nous sommes capables d'aimer davantage, de faire preuve de plus de générosité, de miséricorde et d'humilité?

Ellen G. White évoque avec lucidité ceux qui « aiment le monde et ses richesses plus qu'ils n'aiment Dieu ou la vérité » (*Testimonies for the Church*, vol. 5, p. 277). Elle déplore que « lorsque l'orgueil et l'ambition mondaine sont entretenus, l'esprit du Christ s'éloigne, laissant place à la rivalité, aux dissensions et aux querelles, qui détournent et affaiblissent l'Église » (*Testimonies for the Church*, vol. 5, pp. 240, 241).

Quelle nécessité pressante que chacun de nous apprenne l'humilité et la douceur que le Christ a incarnées! L'Église serait différente si ces vertus y régnaient véritablement!

## Unis et intrépides

**Lisez** Philippiens 1:27-30. Quel est le lien entre notre unité et notre lutte commune « pour la foi de l'Évangile » et l'intrépidité?

La stratégie de Satan est bien connue: diviser pour régner. La division est un poison mortel. Jésus l'a affirmé: « Si une maison est divisée contre elle-même, cette maison ne peut subsister » (Mc 3:25, LSG). C'est un principe simple que Satan se plaît à nous faire oublier. Notre unité nous permet de remplir notre rôle prophétique en tant que reste de la prophétie biblique (Ap 12:17), en proclamant « l'Evangile éternel » à « toute nation, à toute tribu, à toute langue, et à tout peuple » (Ap 14:6). Cette mission est inséparable du message et de l'unité. Jésus, dans Jean 17, nous rappelle que « la vérité » de la Parole de Dieu est le fondement de cette unité (Jn 17:17, 19). Ainsi, message, mission et unité forment un triptyque indissociable. Si l'un manque, l'édifice s'effondre. Mais si les trois sont réunis, rien ne peut nous ébranler. Nous ne devons être « aucunement effrayés » par les adversaires (Phil 1:28, LSG). Satan est un ennemi déjà vaincu. Même la mort ne saurait nous nuire si nous sommes « zélés pour le bien » (1 Pi 3:13, LSG). Le diable ne peut arrêter l'avancée de la vérité divine.

Lisez les passages bibliques suivants et résumez brièvement leur thème commun: Mt 10:38, Ac 14:22, Rm 8:17, 2 Tim 3:12.

La vie, dans ce monde déchu, demeure une lutte constante – même pour les plus justes. Job était un homme juste; Dieu lui-même a dit qu'il était « intègre et droit; il craignait Dieu, et se détournait du mal » (Jb 1:1, LSG). Et pourtant, du jour au lendemain, le malheur s'est abattu sur lui et sa famille. Qui n'a pas, directement ou par l'expérience d'autrui, pris conscience que l'existence humaine se vit au bord du gouffre? La souffrance touche tous les hommes. Mais il vaut infiniment mieux souffrir pour le Christ que pour n'importe quelle autre cause.

Quel espoir et réconfort devons-nous, en tant que chrétiens, avoir au milieu de nos souffrances?

**Réflexion avancée:** « Du gibet, du donjon, de la roue, des cavernes et des antres de la terre, retentit à son oreille le cri de triomphe du martyr. Il [le Sauveur] entend les chrétiens qui, bien qu'affligés, tourmentés, abandonnés, rendent solennellement et courageusement leur témoignage, en disant: "Je sais en qui j'ai cru." Tous ces martyrs, qui ont fait le sacrifice de leur vie, déclarent au monde que le Seigneur en qui ils ont mis leur confiance est capable de les sauver parfaitement. » Ellen G. White, *Conquérants pacifiques*, p. 458.

« Jamais il n'y eut une si grande diversité de croyances dans la chrétienté qu'aujourd'hui. Si les dons [apôtres, prophètes, évangélistes, pasteurs et docteurs (Eph 4:11-13)] étaient nécessaires pour conserver l'unité dans la primitive Église, à combien plus forte raison sont-ils nécessaires aujourd'hui pour la restaurer! Et que ce soit le dessein de Dieu de ramener cette unité dans l'Église des derniers jours, cela ressort avec évidence des prophéties. Nous avons l'assurance que les sentinelles seront éveillées quand le Seigneur visitera de nouveau Sion. Au temps de la fin, nous est-il dit, les sages comprendront. Alors l'unité de la foi règnera parmi ceux que Dieu considère comme sages; car ceux qui en réalité ont une juste compréhension des choses doivent nécessairement les comprendre de la même manière... De toutes les considérations qui précèdent, il ressort que l'état parfait de l'Église ici prédit est encore dans le futur. En conséquence, ces dons n'ont pas encore accompli leur œuvre. » R. F. Cottrell, « Introduction » dans Ellen G. White, Premiers Écrits, p. 140, 141.

#### **Discussion:**

- 1 À la lumière de la citation de R. F. Cottrell, quelles sont les conditions nécessaires pour que le Saint-Esprit opère l'unité dans l'Église aujourd'hui? Quelle est l'importance de la mise en pratique des conseils donnés par le don de prophétie dans cette dynamique?
- 2 Comment expliqueriez-vous la doctrine biblique de la mort à un ami persuadé que Paul et d'autres croyants défunts sont déjà « avec Christ » au ciel?
- 6 Comment appréhender la douloureuse réalité de la souffrance? En quoi le thème du grand conflit nous aide-t-il à comprendre ce mystère? Et pourquoi devons-nous, ultimement, considérer Jésus sur la croix comme l'expression la plus parfaite de l'amour du Père et apprendre à Lui faire confiance même dans les moments les plus difficiles?

# Histoire Missionnaire

#### Les paons à la rescousse!

#### Par Andrew McChesney

ne épidémie de bébés cobras avait alarmé Beulah Fernandez, directrice de la maison d'enfants et de l'école Sunshine sur un campus adventiste du septième jour à Bangalore, en Inde. Elle avait de bonnes raisons d'être inquiète. Cinq ans plus tôt, un garçon avait été mordu par un cobra alors qu'il poursuivait un veau dans un bosquet de manguiers. Quand bien même il avait été transporté d'urgence à l'hôpital, il avait fini par subir plusieurs opérations et un an de traitements compliqués avant de se rétablir.

Maintenant, les bébés cobras semblaient être partout sur le campus d'environ 5 hectares: sur la route, dans le jardin, sous la voiture et même devant la porte de la

maison de Beulah.

« Ô Seigneur! » pria-t-elle. « Cet endroit est censé être sans danger pour les

enfants. S'il Te plaît, aide-moi! »

Ils appelaient les attrapeurs de serpents, mais ces derniers étaient habitués à attraper des serpents dans les bâtiments de la ville et les espaces fermés. Il était difficile de trouver les bébés cobras sur le grand campus d'arbres portant des mangues, des bananes, des jaquiers, des sapotes, des papayes, des pommes à la crème, des avocats, des noix de coco, des goyaves, des figues, des fruits de la passion et du corossol. Les membres du personnel et les enfants priaient avec ferveur.

Ensuite, un membre du personnel repéra un paon sur le campus. Se pourrait-il que ce soit le cas? Un paon sur le campus au milieu d'une grande ville? Les paons sont connus pour manger des serpents venimeux. Peu de temps après, un autre

membre du personnel vit un deuxième paon.

Quelques soirs plus tard, les membres du personnel et les enfants ont eu droit à une exposition majestueuse d'un paon et de son homologue femelle, une paonne, se pavanant majestueusement dans le jardin. Tout le monde regardait avec émerveillement le paon bleu brillant déployer ses longues plumes de queue brillantes marquées de motifs en forme d'œil. Après cette soirée, les bébés cobras ont disparu.

Quand bien même les serpents avaient disparu, le paon et la paonne étaient resté sur le campus comme des gardiens majestueux pour les enfants et les membres du personnel. Aujourd'hui encore, quelqu'un crie presque tous les jours: « Paon! » – et

les enfants sortent en courant pour régarder un bel oiseau.

Beulah pense que les paons étaient la réponse à leurs prières ferventes. En 45 ans d'histoire de l'école et de la maison d'enfants, aucun paon n'avait jamais visité le

campus.

« Nous croyons que Dieu a envoyé les paons », dit-elle. « Dieu aime et prend soin de Ses enfants et peut encore nous étonner avec de belles solutions à tous nos problèmes. »

Vos offrandes missionnaires de l'École du Sabbat soutiennent l'éducation adventiste du septième jour dans le monde entier. Merci de donner pour la mission.

# L'unité par l'humilité



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** *Phil 2:1-8, Jer 17:9, Phil 4:8, 1 Cor 8:2, Rm 8:3, Heb 2:14-18.* 

**Verset à mémoriser:** « Rendez ma joie parfaite, ayant un même sentiment, un même amour, une même âme, une même pensée » (Philippiens 2:2, LSG).

'union fait la force. Mais connaître la vérité ne signifie pas forcément la mettre en pratique. Il nous arrive tous d'échouer, malgré nos efforts pour atteindre l'unité. Mais cela ne signifie pas pour autant qu'il faille minimiser délibérément l'importance de l'unité. Il n'est donc pas étonnant que, dans sa lettre aux Philippiens, Paul souhaite qu'ils aient « une même âme, une même pensée ».

Paul fonde l'appel à l'unité sur l'enseignement et l'exemple de Jésus. C'est un thème que l'on retrouve tout au long du Nouveau Testament et en particulier dans les Épitres. L'origine de la désunion dans l'univers provient de l'orgueil et de la soif de position et de pouvoir d'un seul ange dans le ciel, un sentiment qui s'est répandu rapidement, même dans un environnement parfait (voir Esa 14:12-14). Cela s'est ensuite propagé en Éden grâce à un mécontentement similaire à l'égard des règles que Dieu avait mises en place et au désir de s'élever à une sphère plus élevée que celle que Dieu avait conçue (Gn 3:1-6).

Cette semaine, nous examinerons la base biblique de l'unité dans l'Église, en nous centrant particulièrement sur la magnifique condescendance de Jésus, les leçons que nous pouvons tirer de Sa contemplation et comment nous pouvons grandir pour Lui ressembler davantage.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 24 janvier.

### Désunion à Philippes

Lisez Philippiens 2:1-3. Quels sont les facteurs qui semblent avoir conduit à la désunion au sein de l'Église? Que suggère Paul comme remède?

Cela a dû être une énorme déception pour Paul de voir l'Église qu'il avait établie et qu'il aimait tant minée par la rivalité et consumée par les querelles. Il utilise un langage très fort pour décrire les problèmes. L'expression « vaine gloire » ou « esprit de dispute » traduit un mot (grec, *eritheia*), utilisé plus tôt dans Philippiens 1:15, pour désigner les rivaux égoïstes de Paul à Rome, déterminés à se promouvoir eux-mêmes plutôt qu'à faire avancer la cause du Christ. L'esprit de dispute fait partie des œuvres de la chair (*Gal 5:20, LSG*) et, comme l'indique Jacques, « là où il y a un zèle amer et un esprit de dispute, il y a du désordre et toutes sortes de mauvaises actions » (*Jc 3:16, LSG*).

Le mot grec pour « vanité » n'est utilisé qu'ici dans le Nouveau Testament, mais apparait dans la littérature extrabiblique dans le sens de l'arrogance, de l'orgueil creux et d'un sens exagéré de soi-même. Paul utilise un mot étroitement lié pour exhorter les Galates: « Ne cherchons pas une vaine gloire, en nous provoquant les uns les autres, en nous portant envie les uns aux autres » (Gal 5:26. LSG).

Notons les remèdes que Paul énumère pour ces problèmes:

- 1. La consolation en Christ. Paul utilisera l'exemple du Christ Lui-même comme puissante motivation.
- 2. Le réconfort de l'amour. Jésus révèle l'amour divin et nous ordonne de nous aimer « les uns les autres comme je vous ai aimés » (Jn 15:12).
- 3. La communion de l'Esprit. La présence du Saint-Esprit crée une relation chrétienne étroite, comme celle qui imprégnait l'Église primitive (Ac 2:42; cf. 2 Cor 13:14).
- 4. L'affection (ou la compassion). Nous voyons cette qualité divine fréquemment manifestée dans la vie du Christ (voir Mt 9:36; Mt 20:34; Mc 1:41) et décrite dans les paraboles du bon Samaritain (Lc 10:33) et du fils prodigue (Lc 15:20).
- 5. La miséricorde. Cette qualité, illustrée par Jésus, doit se retrouver également dans la vie de Ses disciples (Lc 6:36).
- 6. Le fait d'avoir un même sentiment, un même amour, une même âme, une même pensée. Quelle image! Il est difficile d'imaginer comment Paul aurait pu insister davantage sur l'importance de l'unité. Comme le soulignera ce dernier, l'esprit que nous devons avoir était aussi « en Jésus-Christ » (Phil 2:5).

#### La source de l'unité

Pensez davantage à l'accent mis par Paul sur l'unité dans Philippiens 2:2, disant essentiellement la même chose de quatre manières différentes. Notez également son attention portée sur l'esprit, les pensées et les sentiments. Alors que les chefs religieux mettaient surtout l'accent sur les apparences extérieures, Jésus, lui, portait son attention sur les pensées et les sentiments intérieurs. Par exemple, le jeune homme riche prétendait avoir toujours respecté la loi. Pourtant, en lui disant de vendre tout ce qu'il avait, de le donner aux pauvres et de Le suivre, Jésus avait testé son attachement aux choses du monde. Il a également dit que c'est ce qui vient du cœur (ou de l'esprit) qui souille une personne: « Car c'est du cœur que viennent les mauvaises pensées, les meurtres, les adultères, les impudicités, les vols, les faux témoignages, les calomnies » (Mt 15:19, LSG), et « c'est de l'abondance du cœur que la bouche parle » (Mt 12:34, LSG).

# **Lisez** Philippiens 2:3, 4. Quelles mesures pratiques Paul préconise-t-il pour favoriser l'unité dans l'Église?

Les paroles de Paul présentent l'image de l'humilité: humilité d'esprit, estimer les autres supérieurs à nous-mêmes, le souci des intérêts des autres et pas seulement des nôtres. Plus facile à dire qu'à faire, n'est-ce pas? Mais ce sont des principes importants à garder à l'esprit dans toutes nos interactions. Souvent, dans les conversations, nous nous concentrons sur notre réponse plutôt que sur l'écoute véritable afin de comprendre ce que l'autre dit et de chercher à voir la situation de son point de vue. Souvent, les conflits naissent de simples malentendus qui pourraient être évités par une écoute active. Nous ne serons peut-être pas toujours d'accord, mais écouter et chercher à comprendre le point de vue d'autrui est la première étape pour favoriser une communication saine et la confiance.

Paul parle de l'unité « [produite par] l'Esprit », qui crée « la paix » qui nous unit (Eph 4:3, LSG). S'il y a des conflits dans l'Église, le Saint-Esprit peut apaiser les tensions et nous conduire à l'unité, créant ainsi l'harmonie. Dans le même chapitre, Paul évoque « l'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu » (Eph 4:13, LSG). Les deux sont liés. Pour que l'unité prévale parmi nous, nous devons avoir la même foi, la même compréhension des Écritures, issues de la connaissance du Christ et de Ses enseignements.

Quel genre de mort à soi-même nous conduirait à estimer les autres supérieurs à nous-mêmes? Comment pouvons-nous apprendre à faire cela? À quel point nos relations seraient-elles différentes si nous vivions tous ainsi?

## Implant mental ou chirurgie de l'esprit?

Un nombre croissant d'entreprises dans le monde travaillent sur une technologie qui combine la puissance de traitement des ordinateurs avec le cerveau humain. En d'autres termes, en connectant les esprits aux ordinateurs, les scientifiques espèrent influencer nos pensées à travers les machines. Bien que l'utilisation d'implants cérébraux puisse promettre des résultats positifs, notamment pour aider à traiter l'épilepsie, la dépression et la maladie de Parkinson, des usages plus sinistres ne sont pas difficiles à imaginer. Le contrôle de l'esprit n'en est pas loin.

D'une certaine manière, nous sommes déjà réduits à cette situation. Notre esprit est comparable à un ordinateur, mais bien supérieur. Le flux constant d'informations auquel nous sommes exposés quotidiennement « programme » notre esprit, conditionne nos pensées et guide nos actions. Lorsque nous nous immergeons dans les médias, la façon de penser des autres imprime son empreinte dans notre esprit, et nous commençons à penser de la même manière. C'est comme si l'esprit des autres était implanté en nous ou fusionnait avec le nôtre.

Tout comme Jésus, nous devons avoir « l'affection de l'esprit » (*Rm 8:6*). « Personne ne connait les choses de Dieu, si ce n'est l'Esprit de Dieu », ce que Paul oppose à « l'esprit du monde » (*1 Cor 2:11-12, LSG*). Qui est notre maitre? Et qu'apprenons-nous de lui?

**Lisez** Philippiens 2:5. À votre avis, que signifie le fait d'avoir « les sentiments » qui étaient en Jésus-Christ?

Fondamentalement, nous pouvons changer nos pensées, mais nous ne pouvons pas changer notre cœur: seul Dieu peut faire cela. Le Saint-Esprit doit opérer en nous, en maniant « l'épée de l'Esprit » (Eph 6:17), la parole « vivante et efficace » de Dieu, « plus tranchante qu'une épée quelconque à deux tranchants, pénétrante jusqu'à partager âme et esprit, jointures et moelles; elle juge les sentiments et les pensées du cœur » (Heb 4:12, LSG). Ce n'est que par le Saint-Esprit que nous pouvons vraiment nous connaître nous-mêmes, car, par nature, notre cœur est trompeur (Jer 17:9). Le mot hébreu pour « trompeur » ('aqov) fait référence à un terrain bosselé qui nous fait trébucher; par extension, il s'agit de pensées tortueuses, tordues et trompeuses. Nous devons être transformés par le « renouvèlement » de notre esprit afin que nous puissions discerner « quelle est la volonté de Dieu, ce qui est bon, agréable et parfait » (Rm 12:2, LSG).

Pourquoi est-il si important que nous suivions ce que Paul nous dit dans ce passage: «Au reste, frères, que tout ce qui est vrai, tout ce qui est honorable, tout ce qui est juste, tout ce qui est pur, tout ce qui est aimable, tout ce qui mérite l'approbation, ce qui est vertueux et digne de louange, soit l'objet de vos pensées » (Phil 4:8, LSG)?

## L'esprit du Christ

Mohammed Ali a un jour déclaré: « Je suis le plus grand ». En aout 1963, six mois avant de remporter le championnat du monde de boxe poids lourd, il avait même sorti un album intitulé « Je suis le plus grand ». Ali était, sans aucun doute, un grand athlète, mais il n'était pas un exemple à suivre pour quiconque

désire adopter la pensée du Christ.

À l'inverse, Jésus était parfaitement sans péché. Bien qu'il ait été tenté « comme nous en toutes choses » (Heb 4:15), Il n'a jamais péché, pas même en pensée. Hébreux 5:8 indique qu'Il « a appris, bien qu'il fût Fils, l'obéissance par les choses qu'il a souffertes » (LSG). La soumission de Jésus à la volonté du Père fut toujours parfaite. Il n'y eut jamais un moment où Il refusa de Se soumettre, bien que cela n'ait, sans doute, pas toujours été facile.

Lisez Philippiens 2:5-8, passage que certains considèrent comme l'un des textes les plus puissants et les plus beaux de l'Écriture. Que nous dit Paul dans ce passage? Quelles sont les implications de ces paroles? Plus important encore, comment appliquer à notre propre vie le principe exprimé ici?

Jésus, qui est l'égal de Dieu, étant Lui-même Dieu, non seulement prit sur Lui la chair humaine, mais II se fit aussi « serviteur » (doulou, un domestique, un esclave), et s'offrit ensuite en sacrifice pour nos péchés. Ailleurs, Paul affirme qu'II est devenu « malédiction pour nous » (Gal 3:13). Dieu, notre Créateur, est mort sur la croix pour être aussi notre Rédempteur, et cela exigea qu'II devienne malédiction pour nous.

Comment pouvons-nous comprendre ce que signifie cela? Plus encore, comment pouvons-nous mettre en pratique ce que ces textes nous demandent, c'est-à-dire manifester la même volonté de nous humilier et de nous sacrifier pour le bien des autres?

Ailleurs, Jésus a dit: « Le plus grand parmi vous sera votre serviteur. Quiconque s'élèvera sera abaissé, et quiconque s'abaissera sera élevé » (Mt 23:11, 12, LSG). À bien des égards, cela illustre ce à quoi Paul nous exhorte dans Philippiens 2:5-8.

En termes plus puissants, Paul exprimait dans ce passage ce qu'il avait dit plus tôt, à savoir ne rien faire « par esprit de parti ou par vaine gloire » (*Phil 2:3, LSG*).

Comment devons-nous répondre à l'œuvre que Christ a accomplie pour nous, telle que décrite dans Philippiens 2:5-8? Quelle réponse pourrait être « adéquate » ou digne de ce que Christ a fait pour nous, si ce n'est le fait de tomber à genoux et de L'adorer? Pourquoi est-il si erroné de penser que nos œuvres peuvent ajouter quoi que ce soit à ce que Christ a déjà accompli pour nous?

## Le mystère de la piété

Un verset bien connu de la Bible dit: « Si quelqu'un croit savoir quelque chose, il n'a pas encore connu comme il faut connaitre » (1 Cor 8:2, LSG). Il n'existe aucun sujet que nous puissions connaitre entièrement. Nous pouvons toujours approfondir nos connaissances sur chaque sujet. À combien plus forte raison cela est-il vrai pour les réalités éternelles touchant à la divinité et à l'incarnation? Paul évoque souvent la prodigieuse condescendance du Christ en devenant un être humain. C'est un sujet que même l'éternité ne suffira pas à épuiser.

**Lisez** Rm 8:3; Heb 2:14-18; Heb 4:15. Qu'est-ce qui caractérise la condescendance de Jésus et le fait qu'Il ait pris la nature humaine?

Comment a-t-il été possible que le Fils éternel de Dieu, par l'opération du Saint-Esprit (voir Lc 1:35), devienne un être à la fois divin et humain dans le sein de Marie? Il est stupéfiant de contempler comment l'Infini et l'Éternel a pu se faire soudainement homme, un être fini, soumis à la mort. Voilà le cœur même de ce que Paul appelle « le mystère de la piété » (1 Tim 3:16).

Dans le magnifique hymne de Philippiens 2, Paul développe cette condescendance de manière plus complète que dans tout autre passage de l'Écriture.

- « Existant en forme de Dieu » (*Phil 2:6*). Le mot *morphē* (forme) fait référence à Sa nature divine, à l'égalité de Jésus avec le Père (cf. Jn 1:1).
- Il « s'est dépouillé lui-même » (*Phil 2:7, LSG*). Il est extraordinaire que Jésus ait renoncé à Ses prérogatives divines pour devenir véritablement humain et pour être tenté comme nous.
- « Il s'est humilié lui-même » (*Phil 2:8*). En prenant la nature humaine, Jésus passa de la suprématie universelle à la servitude absolue, à l'opposé du but de Lucifer.
- « Jusqu'à la mort, même jusqu'à la mort de la croix » (*Phil 2:8*). Il n'existait pas de manière plus ignominieuse de mourir que celle que Jésus choisit, après l'avoir planifiée avec le Père dans le « conseil de paix » (*Zac 6:13, BDY*), l'illustrant à l'avance par Moïse élevant le serpent (*Nb 21:9; Jn 3:14*), et devenant ainsi « péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu » (*2 Cor 5:21*).

Comment le fait de méditer sur ce que Jésus a accompli pour nous à la croix, en considérant la croix comme notre exemple suprême de renoncement et d'humilité, peut-il nous rendre plus humbles et plus soumis à Dieu?

**Réflexion avancée:** « Tout l'amour paternel qui, de génération en génération, a coulé dans les cœurs humains, toutes les sources de tendresse ouvertes dans l'âme des hommes, ne sont qu'un mince ruisseau comparé à l'océan sans limites de l'amour infini et inépuisable de Dieu. La langue ne peut l'exprimer; la plume ne peut le dépeindre. Vous pouvez le méditer chaque jour de votre vie; vous pouvez sonder les Écritures avec diligence pour le comprendre; vous pouvez mobiliser toute la puissance et toutes les facultés que Dieu vous a données dans l'effort de saisir l'amour et la compassion du Père céleste; et pourtant, il demeurera toujours quelque chose d'insondable. Vous pouvez étudier cet amour pendant des siècles, sans jamais parvenir à en épuiser la longueur, la largeur, la profondeur et la hauteur. L'éternité même ne suffira pas à le révêler pleinement. Pourtant, à mesure que nous étudions la Bible et que nous méditons sur la vie du Christ et le plan de la rédemption, ces grands thèmes s'ouvriront toujours davantage à notre compréhension. » (Ellen G. White, *Testimonies for the Church*, vol. 5, p. 740).

« Lorsque nous recevons une formation, comme l'a fait Moïse à l'école du Christ, qu'allons-nous apprendre? — À nous enfler d'orgueil? — À avoir une opinion exaltée de nous-mêmes? — Non, en effet. Plus nous progresserons dans cette école, plus nous avancerons dans la douceur et l'humilité d'esprit. Nous ne devons pas penser avoir tout appris. Nous devons employer au mieux les talents que Dieu nous a confiés, afin que, lorsque nous passerons de la mortalité à l'immortalité, nous emportions avec nous les acquisitions spirituelles que nous avons faites icibas. Durant les siècles sans fin de l'éternité, Christ et Son œuvre de rédemption resteront le thème de notre étude. » (Ellen G. White, *Manuscrit* 36, 1885).

#### **Discussion:**

- 1 De quelles manières avez-vous fait l'expérience de la réalité de l'amour de Dieu? En classe, partagez les diverses façons dont vous avez appris à connaître et à faire l'expérience de Son amour.
- 2 Que signifie exactement le fait que Jésus soit venu « en devenant semblable aux hommes » (Phil 2:7)? Comparez avec Romains 8:3. Discutez de ces passages à la lumière les uns des autres.
- **3** Quels sont les défis auxquels l'Église de votre région est confrontée en matière d'unité? Quels que soient les problèmes, pourquoi une disposition à l'humilité, à ne rien faire « par esprit de parti ou par vaine gloire » (Phil 2:3, LSG), serait-elle un excellent point de départ pour les résoudre?

# Histoire Missionnaire

## De l'argent inépuisable

Ivan Harold, onze ans, aimait entendre les pièces de monnaie tinter dans sa poche alors qu'il rentrait de l'école à Kisumu, au Kenya. Ensuite, il s'arrêtait dans un magasin et achetait des noix croquantes ou une glace fraiche.

Un jour, l'enseignante de la Bible de cinquième année choqua Alvan en parlant de son argent de poche bienaimé. « Vous ne devez pas dépenser tout votre argent de poche pour des noix et des glaces », déclara-t-elle. « Gardez-en quelques pièces pour les donner à Dieu le jour du sabbat. »

Alvan mettait de l'argent dans le plat d'offrandes le jour du sabbat, mais c'était de l'argent que son père lui donnait le matin du sabbat. L'enseignante avait également parlé

de cet argent.

« Lorsque vous donnez de l'argent reçu de vos parents à l'Église, vous ne donnez que pour vos parents », déclara-t-elle. « Vous ne donnez pas votre propre argent. » Elle lut Malachie 3:8: « Un homme trompe-t-il Dieu? Car vous me trompez, Et vous dites: En quoi t'avons-nous trompé? Dans les dimes et les offrandes » (LSG).

Alvan pensait que l'enseignante le visait, et il n'aimait pas cela. Mais ensuite, il s'est

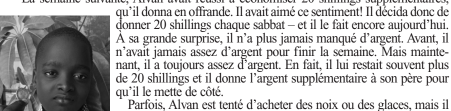
dit: « Peut-être qu'elle a juste un peu raison. »

C'était jeudi, et Alvan avait déjà dépensé tout son argent de poche pour la semaine. Il décida alors d'économiser de l'argent pour Dieu la semaine prochaine. Mais la semaine suivante, il avait de nouveau dépensé tout son argent. Deux mois passèrent, et Alvan fut terriblement déçu de lui-même. Îl n'arrivait tout simplement pas à économiser de l'argent pour l'offrande.

Un jour, lui et son frère de 17 ans, Allan, passaient devant un magasin de crème glacée alors qu'ils rentraient chez eux. Alvan avait une pièce de 20 shillings (20 cents américains) dans sa poche et il décida de la dépenser pour acheter une glace. Mais son grand frère l'en empêcha. « C'est enfantin de marcher dans la rue en mangeant des glaces », déclara-t-il. « Je ne marcherai pas avec quelqu'un qui mange de la crème glacée. » Alvan était agacé. Il avait envie de crème glacée, mais il ne pouvait se disputer avec son frère. il ne l'acheta donc pas.

Quand le sabbat arriva, il avait encore les 20 shillings dans sa poche. Il mit la pièce dans le plat d'offrandes avec les 20 shillings que ses parents lui avaient donnés ce matin-là. Cela lui procura une grande joie de donner son propre argent à Dieu. Il avait renoncé à quelque chose qu'il voulait vraiment pour l'argent de l'offrande, et il se rendit soudain compte que ce n'était pas une telle perte.

La semaine suivante, Alvan avait réussi à économiser 20 shillings supplémentaires,



Parfois, Alvan est tenté d'acheter des noix ou des glaces, mais il se rappelle qu'il doit avoir 20 shillings pour Dieu le jour du sabbat. « Je me rappelle que l'œuvre de Dieu est meilleure que ce que

ie veux », dit-il.

# Briller comme des flambeaux dans la nuit



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Phil 2:12-30; Rm 3:23, 24; Rm 5:8; 2 Tim 4:6; 1 Cor 4:17; 2 Tim 4:21, 13; Lc 7:2.

**Verset à mémorser:** « Faites toutes choses sans murmures ni hésitations, afin que vous soyez irréprochables et purs, des enfants de Dieu irrépréhensibles au milieu d'une génération perverse et corrompue, parmi laquelle vous brillez comme des flambeaux dans le monde » (*Philippiens 2:14, 15, LSG*).

ieu a dit aux Hébreux d'obéir, car cette obéissance est « votre sagesse et votre intelligence aux yeux des peuples, qui entendront parler de toutes ces lois et qui diront: Cette grande nation est un peuple absolument sage

et intelligent » (Dt 4:6, LSG).

Des siècles plus tard, Jésus déclara: « Je suis la lumière du monde; celui qui me suit ne marchera pas dans les ténèbres, mais il aura la lumière de la vie » (Jn 8:12, LSG). Il dit aussi: « Vous êtes la lumière du monde. Une ville située sur une montagne ne peut être cachée » (Mt 5:14, LSG). Comment pouvons-nous être cette lumière? Uniquement par une union intime avec Jésus, « la véritable lumière, qui [...] éclaire tout homme » (Jn 1:9, LSG). Comme le souligne Paul dans Philippiens 2, Dieu « l'a souverainement élevé, et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom, afin qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse... et que toute langue confesse que Jésus Christ est Seigneur » (Phil 2:9-11, LSG).

La lumière et la puissance célestes sont offertes à tous ceux qui ont donné leur vie à Jésus. Mais trop souvent, soit nous attendons que Dieu fasse tout à notre place, soit nos propres plans et raisonnements nous empêchent d'avancer. C'est pourquoi les paroles de Paul aux Philippiens sont si pertinentes propres plans et raisonnements nous empêchent d'avancer. C'est pourquoi les paroles de Paul aux Philippiens sont si pertinentes propres plans et raisonnements nous empêchent d'avancer.

aujourd'hui.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 31 janvier.



## Nous coopérons à l'œuvre de Dieu

Après avoir présenté Jésus comme le modèle parfait d'humilité et d'obéissance à la volonté divine, Paul se tourne désormais vers les Philippiens euxmêmes. Il affirme leur obéissance au Seigneur après avoir reçu l'Évangile (voir Ac 16:13-15, 32, 33) et les exhorte à persévérer dans cette fidélité.

Après avoir exposé l'exemple de la vie du Christ et de la croix comme chemin du salut, Paul aborde plus directement la mise en pratique de ces vérités.

**Lisez** Philippiens 2:12, 13. Que veut dire Paul par cette exhortation: « travaillez à votre salut »? Comment décririez-vous la relation entre la foi et les œuvres?

Dans ces versets, Paul ne présente pas un Évangile différent de celui qu'il développe dans l'épître aux Romains ou dans ses autres lettres. Son message ici s'accorde pleinement avec la justification par la foi, qu'il a aussi prêchée à Philippes et ailleurs. Il est toutefois important de prendre en compte l'ensemble de l'enseignement biblique sur un sujet, en particulier sur le salut, souvent mal compris.

**Lisez** Rm 3:23, 24; Rm 5:8; Eph 2:8-10. Que nous enseignent ces passages sur le salut?

Sans aucun doute, le salut est l'œuvre exclusive de Dieu, et nous ne pouvons nous en attribuer aucun mérite. La foi elle-même est un don, rendu possible par l'action du Saint-Esprit. Nos œuvres ne sauraient nous sauver; néanmoins, par la nouvelle naissance, Dieu nous recrée spirituellement, nous permettant d'accomplir de bonnes œuvres. L'Esprit de Dieu agit en nous, fortifiant notre volonté pour choisir le bien, résister à la tentation et faire les bons choix.

Ainsi, nous coopérons à l'œuvre de Dieu « avec crainte et tremblement ». Cela signifie-t-il que nous devons craindre le jugement de Dieu sur nos faibles efforts? Bien sûr que non. Cette expression évoque la conscience de la présence divine (voir Ps 2:11) et notre besoin de Lui obéir.

Comment avez-vous fait l'expérience de l'action du Christ en vous? Comment votre nature déchue résiste-t-elle à cette œuvre divine, et comment pouvez-vous y faire face?

### Une lumière dans un monde obscur

Dans Philippiens 2:14, Paul exhorte les Philippiens à faire « toutes choses sans murmures ni hésitations » (*LSG*). Les défis à l'unité de l'Église sont si profonds qu'elle ne peut subsister sans un engagement véritable de chacun. L'unité ecclésiale est le fruit de notre union avec Christ et de notre fidélité à Sa Parole. Elle est essentielle pour notre témoignage, car Paul poursuit en nous appelant à briller « comme des flambeaux dans le monde » (*Phil 2:15*).

Lors d'une nuit sans lune, loin de l'éclat des villes et des lampadaires, on voit plus d'étoiles et elles semblent briller beaucoup plus fort. C'est le contraste qui fait toute la différence. Plus l'obscurité est profonde, plus la lumière des étoiles se détache. Il en est de même pour notre témoignage: plus les ténèbres morales sont denses, plus la différence entre la vie des vrais disciples de Dieu et celle des mondains est frappante. Il est donc important de ne pas laisser les lumières artificielles des idées, des pressions et des pratiques du monde faire passer notre témoignage au second plan ou le faire disparaitre complètement.

**Lisez** Philippiens 2:15, 16. Comment Paul décrit-il ce que nous devons être et faire en tant qu'enfants de Dieu?

Le mot « irréprochable » signifie être « pur, irrépréhensible ». Ce terme est notamment utilisé pour décrire le caractère intègre de Job (voir Jb 1:1, 8, LSG; Jb 2:3, LSG; voir aussi Jb 11:4; Jb 33:9). Le mot grec traduit par « pur » signifie littéralement « sans mélange ». Jésus, conscient des attaques que Ses témoins subiraient, nous invite à être « simples comme les colombes » (Mt 10:16). De même, Paul nous exhorte à être « sages en ce qui concerne le bien et purs en ce qui concerne le mal » (Rm 16:19, LSG). Nos médias contemporains n'ont pas la réputation d'offrir un contenu pur, édifiant et inspirant. En ces temps difficiles, l'attitude de David reste pour nous une règle précieuse: « Je ne mettrai rien de mauvais devant mes yeux » (Ps 101:3).

Nous ne devons pas craindre le fait d'être différents; notre foi doit, au contraire, nous distinguer. Notre objectif est de briller « comme des flambeaux dans le monde » (Phil 2:15), ce qui n'est possible qu'en rejetant la conformité au monde (Rm 12:2) et en « portant la parole de vie » (Phil 2:16, LSG). Nos choix révèlent si nous vivons en vue du « jour de Christ » ou si nous avons « couru en vain » (Phil 2:16, LSG; cf. 1 Cor 9:24-27).

S'il existe des aspects de votre vie que vous qualifieriez de « mondains (et c'est probablement le cas), comment pouvez-vous en être purifié?

### Un sacrifice vivant

**Lisez** Phil 2:17; 2 Tim 4:6; Rm 12:1, 2; 1 Cor 11:1. Que dit Paul dans ces passages?

Paul avait déjà exprimé une certaine ambigüité quant à la perspective de vivre ou de mourir pour le Christ (Phil 1:20-23). Il évoque maintenant la possibilité bien réelle de servir « de libation pour le sacrifice » (Phil 2:17, LSG). Cette image fait référence à l'ancienne pratique consistant à verser un liquide (huile, vin ou eau) en offrande à Dieu (voir par exemple Gn 35:14; Ex 29:40; 2 S 23:15-17). Ce « gaspillage » apparent d'un liquide précieux rappelle l'acte de Marie oignant la tête et les pieds de Jésus avec « un parfum de nard pur de grand prix » (Mc 14:3-9, LSG; Jn 12:3, LSG). Bien qu'il ne s'agisse pas strictement d'une libation, ce geste témoignait d'un immense sacrifice, illustrant la valeur infinie du sacrifice de Christ.

Si Paul devait mourir pour l'Évangile, il se réjouirait de voir sa vie servir « de libation » en offrande à Dieu. Puisque dans l'Ancien Testament, les libations ne sont généralement pas isolées mais accompagnent un sacrifice (voir Nb 15:1-10, Nb 28:1-15), Paul considère le don de sa vie comme le complément approprié « pour le sacrifice et pour le service » des croyants de Philippes, qui, par la foi, ont choisi de consacrer leur vie à Dieu comme un « sacrifice vivant » (Rm 12:1).

Les premiers chrétiens, y compris ceux de Philippes (*Phil 1:27-29*), étaient actifs dans la diffusion de l'Évangile. Ils allaient prêcher de maison en maison (*Ac 5:42*), ouvraient leurs foyers à l'étude des Écritures (*Ac 12:12; 1 Cor 16:19; Col 4:15; Phm 1, 2*) et savaient défendre leur foi (*Ac 17:11; Ac 18:26; 1 P 3:15*). Nos pionniers adventistes suivaient le même modèle: au lieu de compter uniquement sur les pasteurs, ils enseignaient, donnaient des études bibliques et préparaient des candidats au baptême.

En somme, par de grands sacrifices personnels, ils œuvraient comme un « sacrifice vivant » pour propager l'Évangile. Devrions-nous faire moins?

| Pensez à ce que signifierait pour vous le fait d'être un « sacrifice vivant ». Combier sacrifiez-vous pour le royaume de Dieu, et que révèle votre réponse sur vous-même. |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|                                                                                                                                                                           |  |  |
|                                                                                                                                                                           |  |  |

## Le caractère éprouvé

Le rôle de Timothée en tant qu'expéditeur de cette Épitre a déjà été mentionné (Phil 1:1). Maintenant, Paul commence à détailler la valeur de Timothée en tant que l'un de ses collaborateurs. Il est décrit comme un évangéliste (2 Tim 4:5) que Paul avait envoyé en Macédoine (1 Thes 3:2; cf. Ac 18:5, Ac 19:22) et, à plusieurs reprises, à Corinthe (1 Cor 4:17, 1 Cor 16:10). Auparavant, il avait travaillé avec Paul et Silas à Corinthe (1 Thes 1:1, 2 Thes 1:1) et, plus tard, à Ephèse (1 Tim 1:2, 3; cf. Ac 19:22). Paul décrit Timothée comme étant une personne « qui partage [ses] sentiments » (Phil 2:20, LSG). Le mot grec, littéralement "égal en âme", suggère qu'il ressemblait à Paul en de nombreux points: engagement envers le Christ, zèle pour l'Évangile et sollicitude envers les Philippiens.

**Selon** vous, pourquoi Paul parle-t-il si positivement et si longuement de Timothée dans ce passage (voir Phil 2:19-23)? Que dit Paul d'autre à son sujet (voir 1 Cor 4:17, 2 Tim 1:5)?

Une autre qualité de Timothée mentionnée par Paul est qu'il « a été mis à l'épreuve » (*Phil 2:22, LSG*). Le mot grec utilisé dans ce passage décrit une personne éprouvée par des difficultés (*Rm 5:4*) et dont le caractère et le service se sont avérés authentiques (2 Cor 2:9, 2 Cor 9:13). Paul sait que ces choses sont vraies à propos de Timothée, car il les a vues démontrées à travers les nombreuses occasions où ils ont travaillé ensemble à la diffusion de l'Évangile.

Ce sont les expériences difficiles de la vie qui éprouvent notre courage et révèlent notre véritable personnalité. Ellen G. White l'exprime ainsi: « La vie est disciplinaire... Il y aura des provocations pour éprouver le tempérament; et c'est en les affrontant dans un esprit juste que les grâces chrétiennes se développent. Si les injures et les insultes sont supportées avec douceur, si les paroles insultantes reçoivent des réponses douces, et les actes oppressifs sont compensés par la bonté, c'est la preuve que l'Esprit du Christ habite dans nos cœurs. » (Ellen G. White, *Testimonies for the Church*, vol. 5, p. 344). Elle poursuit en disant que si « les difficultés et les contrariétés que nous sommes appelés à vivre » sont « bien supportées, elles développent le caractère chrétien et distinguent le chrétien du mondain ». (*Testimonies for the Church*, vol. 5, p. 344).

Pensez aux provocations, aux difficultés et aux contrariétés auxquelles vous avez été confronté récemment. Ont-elles été supportées « docilement » et « doucement »? Que pouvez-vous faire pour que ces expériences vous aident à devenir plus discipliné?

#### « Honorez de tels hommes »

**Lisez** Philippiens 2:25-30. Comment Paul décrit-il Épaphrodite? Quelles attitudes et quelles actions spécifiques de cet ouvrier chrétien révèlent son caractère?

Épaphrodite n'est mentionné que dans cette lettre, mais nous en apprenons beaucoup sur lui grâce aux quelques brèves mentions qui apparaissent. À en juger par son nom (qui fait référence au culte d'Aphrodite), il s'est converti d'un milieu païen. Le fait de l'appeler un « compagnon d'œuvre » suggère qu'il était actif dans le ministère, travaillant peut-être aux côtés de Paul à Philippes. Être un compagnon « de combat » (cf. Phil 1:27) fait probablement référence aux combats qu'il a dû mener pour répandre l'Évangile, allant jusqu'à risquer sa vie (Phil 2:30).

En tant que « messager » (grec, *apostolos*) désigné par l'Église de Philippes, Épaphrodite était envoyé pour servir Paul en prison et pourvoir à tous ses besoins (*Phil 2:25*). C'est lui qui avait acheminé les dons financiers des Philippiens à Paul (*Phil 4:18*). Ces dons étaient cruciaux, car toute nourriture, tout vêtement, toute literie ou tout autre produit de première nécessité dont les prisonniers romains pouvaient avoir besoin devaient être achetés à leurs propres frais ou apportés par leur famille et leurs amis (*cf. Ac 24:23*). Vers la fin de son second emprisonnement à Rome, Paul avait fait ces demandes à Timothée: « Tâche de venir avant l'hiver » et « apporte le manteau que j'ai laissé à Troas » (2 Tim 4:21, 13, LSG). Apparemment, Paul aurait besoin de ce manteau épais de laine dans sa cellule froide. C'est aussi Épaphrodite qui fut chargé de rapporter cette Épitre à Philippes (voir Ellen G. White, *Conquérants pacifiques*, p. 425).

Peut-être en raison des problèmes à Philippes (voir la leçon 4), Paul avait « estimé nécessaire » de renvoyer Épaphrodite plus tôt que prévu, et avait exhorté les Philippiens à le recevoir « dans le Seigneur avec une joie entière » (Phil 2:29, LSG). Paul voulait s'assurer qu'ils ne s'inquiètent pas de sa propre situation en prison. Il souligna également qu'Épaphrodite est le genre de personne que les chrétiens doivent tenir en haute estime, non pour leur richesse ou leur statut social, mais pour leur esprit de sacrifice, à l'exemple du Christ (Phil 2:6-11; cf. Lc 22:25-27). Le mot grec traduit par estime ou honneur n'apparait que rarement dans le Nouveau Testament: pour le serviteur auquel le centurion tenait beaucoup (Lc 7:2), pour ceux honorés à un festin (Lc 14:8), et pour Jésus comme étant la pierre angulaire « précieuse » (1 Pi 2:4, 6). Le fait qu'Épaphrodite soit inclus dans ce groupe démontre à quel point il était un homme fidèle.

**Réflexion avancée:** « Qui est-ce qui se tiendra le plus près du Christ, sinon celui qui aura été le plus profondément imprégné de l'esprit de sacrifice et d'amour. Cet amour "ne se vante pas, il ne s'enfle pas d'orgueil, ... il ne cherche pas son intérêt, il ne s'irrite pas, il ne médite pas le mal". Cet amour est celui qui pousse le disciple, comme il a poussé notre Seigneur, à tout donner, à vivre, à travailler et à se sacrifier jusqu'à la mort pour sauver l'humanité. C'est là l'esprit qui s'est manifesté chez Paul. Il pouvait dire: "Pour moi, vivre c'est Christ"; en effet, sa vie faisait connaitre le Christ aux hommes; "et mourir est un gain";—un gain pour le Christ, puisque la mort elle-même ferait éclater la puissance de sa grâce et lui gagnerait des âmes. "Christ sera exalté dans mon corps, dit-il, ... soit par ma vie, soit par ma mort."» Ellen G. White, Jésus-Christ, p. 542-543.

« Le moment où l'épreuve viendra à chaque âme n'est pas loin. La marque de la bête nous sera imposée. Ceux qui, pas à pas, ont cédé aux exigences du monde et se sont conformés à ses coutumes n'auront pas de difficulté à céder aux pouvoirs en place, plutôt que de s'exposer à la dérision, à l'insulte,

à la menace d'emprisonnement et à la mort...

Lorsque de nombreuses foules de faux frères seront distinguées des véritables, ceux qui étaient restés cachés seront alors révélés au grand jour, et, sous des hosannas, ils se rangeront sous la bannière du Christ. Ceux qui étaient timides et méfiants envers eux-mêmes se déclareront ouvertement pour le Christ et pour Sa vérité. Les plus faibles et les plus hésitants dans l'Église deviendront comme David, prêts à agir et à oser. Plus la nuit sera profonde pour le peuple de Dieu, plus les étoiles brilleront. Satan harcèlera cruellement les fidèles ; mais, au nom de Jésus, ils sortiront de l'épreuve plus que vainqueurs. » (Ellen G. White, *Testimonies for the Church*, vol. 5, pp. 81, 82.)

#### **Discussion:**

- 1 Pensez à l'avertissement de la citation ci-dessus concernant ceux qui « pas à pas, ont cédé aux exigences du monde et se sont conformés aux coutumes du monde ». Qu'est-ce que cela pourrait inclure? Discutez de la façon dont cela pourrait s'appliquer non seulement aux individus, mais aussi à l'Église dans son ensemble.
- 2 Dieu dit: « j'honorerai celui qui m'honore » (1 S 2:30, LSG). De quelles manières honorons-nous Dieu? Est-ce la même chose que de Lui donner « gloire » (Ap 14:7, LSG)? Pourquoi ou pourquoi pas?
- **3** Comment pouvons-nous comprendre le concept de travailler à notre salut sans tomber dans le piège du légalisme?

## Histoire Missionnaire

#### Briser les chaines du diable

par Olivia Fairfax

es membres de la tribu de la lagune de Marovo étaient considérés comme les plus belliqueux et cannibales des tribus des iles Salomon. Ils vénéraient les esprits de leurs ancêtres, dont les crânes étaient conservés après la mort. Ils vivaient dans la crainte du diable.

Mais vers 1902, un chef Marovo nommé Tatagu avait commencé à se demander s'il avait vraiment besoin de craindre le diable. Il décida de le découvrir et de ne pas attacher une vigne à la proue de sa pirogue lors d'une expédition de pêche. Les vignes étaient censées apaiser le diable et assurer une bonne pêche. Sans la vigne, la partie de pêche fut un énorme succès. Le chef Tatagu rentra chez lui et trouva un fils nouveau-né. Il nomma le garçon Kata Ragoso, ce qui signifie: « pas de chaines du diable ».

La vie de Kata Ragoso avait continué à révéler la puissance de Dieu pour transformer une communauté et à briser les liens et le pouvoir que le diable avait sur les gens.

Kata Ragoso avait grandi à une époque où des commerçants européens malhonnêtes attiraient les habitants des iles Salomon dans leurs navires avec des marchandises étrangères pour les kidnapper comme esclaves. Mais en 1914, alors que Kata Ragoso avait environ 12 ans, un petit bateau blanc appelé the Advent Herald (le messager de l'avènement) navigua dans la lagune de Marovo. L'équipage n'avait pas essayé de séduire ou de kidnapper. Au contraire, le capitaine Griffiths F. Jones demanda au chef Tatagu un terrain pour une école. L'année suivante, une école fut construite à Sasaghana, et Kata Ragoso s'inscrivit comme l'une de ses 23 premiers élèves. À l'école, il accepta Jésus et fut parmi les 10 premiers habitants des iles Salomon à être baptisés en 1918. Il travailla ensuite comme instructeur de mission, traducteur et opérateur de presse à imprimer. En 1935, il fut ordonné ministre adventiste.

Pendant la Seconde Guerre mondiale, Kata Ragoso fut chargé de l'œuvre adventiste dans les îles Salomon. Lorsque l'armée japonaise envahit le pays, elle lui ordonna de tuer des personnes à la peau blanche et des forces alliées. Pour avoir déclaré qu'il préférait obéir à Dieu plutôt qu'à l'homme, il fut interrogé, fouetté et fusillé. L'officier qui l'interrogeait, qui avait une forte aversion pour l'Église adventiste, avait ordonné au peloton d'exécution de tirer lorsqu'il comptera jusqu'à trois. Il compta: « Un, deux... mais il n'arrivait pas à dire « trois ». Il avait essayé à plusieurs reprises avant d'abandonner. Après 10 jours de prison, Kata Ragoso s'est évadé. Pendant le reste de

la guerre, il avait dirigé une opération de sauvetage des soldats alliés dont les avions ou les navires étaient attaqués. Il secourut 27 pilotes américains et 187 soldats australiens et néo-zélandais.

Kata Ragoso était décédé en 1964 à l'âge de 62 ans, après avoir servi l'Église pendant 37 ans. Pendant ce temps, il avait vu les Marovo se transformer d'une communauté en guerre en un peuple miséricordieux au service de Dieu.

Les projets missionnaires du treizième sabbat de ce trimestre se trouvent dans la Division du Pacifique Sud, dont le territoire comprend les iles Salomon. Merci d'avoir prévu une offrande généreuse le 28 mars.



## La foi en Christ seul



#### SABBAT APRÈS MIDI

**Lecture de la semaine:** Phil 3:1-16; Rm 2:25-29; Jn 9:1-39; Eph 1:4. 10: 1 Cor 9:24-27.

**Verset à mémoriser:** «Afin de connaître Christ, et la puissance de sa résurrection, et la communion de ses souffrances, en devenant conforme à lui dans sa mort, pour parvenir, si je puis, à la résurrection d'entre les morts » (Philippiens 3:10, 11, LSG).

orsqu'il est question du salut par la foi seule, indépendamment des œuvres de la loi, une résistance intime semble s'éveiller en nous. Nous avons naturellement tendance à nous appuyer sur nos propres actions, comme si elles pouvaient jouer un rôle dans notre salut. C'est précisément ce point que Paul aborde avec force, en s'opposant vigoureusement à ceux qui prônaient la circoncision comme condition du salut.

Afin d'éviter que certains ne considèrent leurs œuvres, telles que la circoncision, comme contribuant à leur salut, Paul indique clairement que la justice vient de Christ, comme un don reçu par la foi, et non par la loi. Bien que la circoncision ne soit peut-être plus un sujet controversé aujourd'hui, le principe qu'elle illustre demeure essentiel.

La Réforme protestante elle-même avait commencé sur cette question: le rôle de la foi et des œuvres dans l'expérience d'un disciple du Christ. En fin de compte, Christ est tout pour nous, « l'auteur et le consommateur de la foi » (Heb 12:2). Si nos priorités sont bien placées, nous vivrons dans l'assurance de l'amour de Dieu et nous jouirons, dès maintenant, de la promesse du salut, tout en n'ayant point « notre confiance en la chair » (Phil 3:3).

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 7 février.

## Se réjouir dans le Seigneur

**Lisez** Philippiens 3:1-3. Quelles notes positives et négatives Paul donne-t-il ici, et comment sont-elles liées? Comment décrit-il les croyants?

Paul commence sur une note très positive, donnant presque l'impression qu'il s'apprête à conclure sa lettre. Mais il n'en est rien. Il revient sur l'un des thèmes principaux de cette Épitre: se réjouir dans le Seigneur. Et il fournit plusieurs raisons à cela. La plus importante est d'avoir confiance en Christ, et non en nous-mêmes: Nous « qui nous glorifions en Jésus Christ, et qui ne mettons point notre confiance en la chair » (Phil 3:3). Qui d'entre nous n'a pas appris, d'une manière ou d'une autre et à ses dépens, qu'il ne faut pas se confier dans la chair?

L'avertissement fort « prenez garde » (répété trois fois) ne se trouve nulle part ailleurs dans les Écritures. Apparemment, les Philippiens savaient parfaitement à quelle menace Paul faisait référence. Plutôt que de désigner trois problèmes distincts, cet avertissement semble concerner un même groupe de

faux enseignants décrits sous trois aspects différents.

Les impies ou les irréligieux étaient parfois appelés « chiens » en Israël (*Phil 3:2; cf. Ps 22:17; Esa 56:10; Mt 7:6; 2 Pi 2:21, 22*). Les faux enseignants pouvaient aussi être qualifiés à juste titre de « mauvais ouvriers ». Le fait de les désigner comme étant ceux qui mutilent la chair ou de « faux circoncis » (*Phil 3:2, LSG*) montre qu'en Galatie, et ailleurs, ils cherchaient à imposer la circoncision aux croyants non juifs, contrairement à la décision du Concile apostolique (*voir Ac 15*).

Il est intéressant de noter qu'une réponse aux défis spirituels, y compris la propagation de faux enseignements, est de « se réjouir dans le Seigneur »

(Phil 3:I; cf. Phil 4:4).

Tout ce qui nous procure de la joie nous fait nous réjouir (en grec, les mots pour « joie » et « se réjouir » sont liés). Dieu veut que nous soyons joyeux, et Sa Parole est un véritable guide pour atteindre le vrai bonheur et la joie durable. Cela comprend le fait de recevoir la miséricorde de Dieu (Ps 31:7), placer notre confiance en Lui (Ps 5:11), recevoir les bénédictions du salut (Ps 9:14), adopter la loi divine comme mode de vie (Ps 19:14), y compris le sabbat (Esa 58:13, 14); croire à Sa Parole (Ps 119:162) et élever des enfants qui craignent Dieu (Pr 23:24, 25).

La vie peut se révéler éprouvante pour chacun d'entre nous, même lorsque tout semble se dérouler sans encombre. Mais, même si tout va mal, de quoi pouvez-vous et devez-vous vous réjouir? Qu'est-ce qui vous en empêche?

### La vie antérieure de Paul

Il est courant, pour les convertis chrétiens, de penser à leur vie en termes d'« avant » et d'« après » leur rencontre avec Jésus, tout comme Paul le fait dans Philippiens 3. Cependant, à tort ou à raison, nous qualifions parfois ceux qui ne sont pas chrétiens de « bonnes personnes » et, du moins selon les normes humaines, beaucoup le sont. Mais face aux normes divines, nul n'est juste, pas même les chrétiens.

**Dans** Philippiens 3:4-6, Paul énumère de nombreuses choses dont il tirait fierté. Quelles sont-elles? Comment décririez-vous les « bonnes choses » dans votre propre vie (passée et présente)?

Paul oppose les Juifs croyants, propagateurs de fausses doctrines, aux croyants non circoncis qui placent toute leur confiance en Christ pour leur salut, sans se fier aux œuvres humaines comme la circoncision (voir Heb 6:1; Heb 9:14; cf. Rm 2:25-29). Même si la vie passée et l'ascendance de Paul auraient pu impressionner ses compatriotes juifs, rien de cela n'a contribué à son salut. Au contraire, ces privilèges l'ont aveuglé un temps à son besoin de Christ.

Paul n'était pas seulement circoncis, il l'était « le huitième jour », c'est-à-dire qu'il était israélite de naissance et membre du peuple de l'alliance, circoncis conformément à la loi. De plus, il appartenait à la tribu de Benjamin, dont le territoire incluait certaines des villes majeures d'Israël. En tant qu'élève de Gamaliel (Ac 22:3; Ac 26:4, 5) et pharisien, il maitrisait parfaitement la loi et sa stricte application selon la tradition.

Paul était si zélé pour la loi qu'il persécutait l'Église, la considérant comme une menace pour le mode de vie juif prescrit par la loi. Il est intéressant de noter que, bien qu'il fût « irréprochable » au regard d'une « justice » humaine, Paul avait compris que la loi était bien plus profonde et exigeante qu'il ne l'imaginait, et que sans Christ, il était condamné.

Comparez Rm 7:7-12 à Mt 5:21, 22, 27, 28. Quel point crucial Jésus et Paul soulignent-ils au sujet de la loi, et pourquoi la « foi en Christ »  $(Phil\ 3:9,\ LSG)$ , plutôt que la loi, est-elle la seule source de justice? Considérez la question suivante: dans quelle mesure observez-vous la loi, du moins telle que Jésus a dit que nous devons le faire?

## Les choses qui comptent

Comme l'a souligné l'étude d'hier, ce qui faisait jadis la fierté de Paul était en réalité un obstacle à la foi, car cela l'aveuglait sur son besoin de Christ. Paul recourt au langage du commerce: "gain" et "perte" », pour décrire son bilan spirituel avant la foi. Bien que nous n'aimions pas trop y réfléchir, chaque être humain possède un « registre spirituel ». Auparavant, le registre de Paul était mesuré selon les valeurs juives de son temps, plutôt que selon les valeurs bibliques enseignées par Jésus.

Après sa conversion, son registre spirituel devint radicalement différent, car son échelle de valeurs avait changé: il passa de la « monnaie » du judaïsme à la « monnaie du ciel ».

« Celui qui est descendu du ciel peut parler du ciel et présenter correctement les choses qui forment la monnaie céleste, sur lesquelles il a apposé son image et sa marque. Il connait le danger qui menace ceux qu'il est venu relever de la dégradation et élever auprès de lui sur son trône. Il insiste sur le danger qu'il y a à accorder de l'affection à des objets futiles et dangereux. Il cherche à détourner notre esprit des choses terrestres pour l'orienter vers le céleste, afin que nous ne gaspillions pas en vain notre temps, nos talents et nos opportunités pour des choses qui ne sont que vanité. » (Ellen G. White, *The Advent Review and Sabbath Herald*, July 1, 1890.)

Dans le judaïsme du premier siècle, Paul était une étoile montante, jusqu'à ce qu'aveuglé par la lumière de Jésus glorifié sur le chemin de Damas (Ac 9), sa vue spirituelle soit corrigée et qu'il voie enfin clairement.

**Jean** raconte l'histoire d'un autre homme aveugle qui avait fini par voir Jésus clairement. Jésus déclara qu'll était venu dans le monde « pour que ceux qui ne voient point voient, et que ceux qui voient deviennent aveugles » (Jn 9:39, LSG). Comment ce principe pourrait-il s'appliquer à votre propre vie?

Qu'y a-t-il de plus précieux que la vie éternelle dans le ciel et sur la nouvelle terre? Pourtant, les valeurs du monde aveuglent tant de personnes à cette réalité. Il existe une rivalité inhérente entre les choses valorisées ici-bas (voir Mt 13:22; Lc 4:5, 6; 1 Jn 2:16) et celles que le ciel valorise: le fait de ressembler à Christ et le salut des âmes.

Le monde peut nous aveugler aux vérités spirituelles et à ce qui compte vraiment. Quelle est la clé pour garder les yeux fixés sur l'essentiel?

#### La foi du Christ

Le point principal que souligne Paul ne doit pas nous échapper. Il a vécu un échange merveilleux sur le chemin de Damas, substituant son ancienne vie, fondée sur la loi, par la présence même du Christ — « afin de gagner Christ, et d'être trouvé en lui » (*Phil 3:8, 9, LSG*).

**Étre trouvé** « en lui », c'est-à-dire en Christ, est une expression intéressante. Lisez Eph 1:4; 2 Cor 5:21; Col 2:9; Gal 2:20. D'après ces passages, que voulait dire Paul par cette idée, selon-vous?

La référence de Paul d'être en Christ a été largement débattue. Il n'est peutêtre pas surprenant que la meilleure explication en vienne de Paul lui-même: « pour le mettre à exécution lorsque les temps seraient accomplis, de réunir toutes choses en Christ, celles qui sont dans les cieux et celles qui sont sur la terre » (Eph 1:10, LSG). C'est le dessein de Dieu depuis le commencement. Paul explique clairement comment cela s'accomplit: « Or, c'est par lui que vous êtes en Jésus Christ, lequel, de par Dieu, a été fait pour nous sagesse, justice et sanctification et rédemption » (1 Cor 1:30, LSG).

Être « en Christ » comprend tout ce que le plan du salut implique, depuis l'éveil de notre intelligence spirituelle (la sagesse), jusqu'à la justification par la foi (la justice), en passant par la préparation au ciel (la sanctification), et enfin jusqu'à la glorification lors du retour du Christ (la rédemption). Le salut est l'œuvre du Christ, du commencement à la fin, pour nous et en nous. Ainsi, en recevant Christ, nous possédons tout ce dont nous avons besoin.

Lisez Philippiens 3:9. Quelles sont les deux choses que Paul oppose, et pourquoi il est important de toujours se rappeler de ce contraste?

Comme Paul l'a compris, posséder sa propre « justice » n'est pas la véritable justice, car la loi ne peut donner la vie (voir Gal 3:21, 22); seul Christ le peut, par la foi. Et pas n'importe quelle foi. Après tout, les démons croient aussi et tremblent (Jc 2:19). La seule foi salvatrice est « la foi du Christ ». Lui seul a obéi parfaitement et peut obéir parfaitement. (Le mot grec pour foi, pistis, signifie aussi fidélité.) Ainsi, si nous sommes en Christ et qu'Il vit en nous (Gal 2:20), nous vivons par Sa foi, au travers de notre foi en Lui.

### Une seule chose: connaitre le Christ

**Lisez** Philippiens 3:10-16. Quels sont les points principaux que soulève Paul dans ce passage?

Il n'est certainement rien de plus important que de connaître le Christ, ce qui garantit qu'à la fin, Il nous connaîtra et nous reconnaîtra devant le Père (voir Mt 7:21-23; Mt 10:32, 33). Comment Le connaîtsons-nous? Par Sa Parole écrite, en la lisant et en la vivant. Nous ne pouvons pas Le connaître en personne comme l'avaient fait les disciples. Cependant, il est intéressant de constater que, malgré cette proximité, ils n'avaient pas toujours compris Ses paroles, ce qui souligne notre besoin du Saint-Esprit pour nous guider (voir Jn 16:13). Plus nous Le connaîtsons, plus nous nous rapprochons de Lui, car nous expérimentons « la puissance de sa résurrection » (Phil 3:10), qui nous élève à la « nouveauté de vie » (Rm 6:4, LSG).

Une autre manière de nous rapprocher de Jésus est par « la communion de ses souffrances » (Phil 3:10, LSG). Chaque épreuve rencontrée, chaque souffrance endurée, nous aide à mieux connaître et apprécier ce que Jésus a souffert pour nous, et à mieux comprendre Sa volonté.

Une troisième manière de nous rapprocher de Jésus est le fait de courir « vers le but » (Phil 3:14, LSG). Quel est ce but? Il traduit un mot grec unique (skopos), désignant la ligne d'arrivée d'une course et le prix accordé au vainqueur. Paul l'appelle « le prix de la vocation céleste de Dieu en Jésus Christ » (Phil 3:14, LSG). De même que le Christ, par Sa mort et Sa résurrection, est monté au ciel, Dieu nous invite à recevoir la même récompense céleste: la vie éternelle.

De toute évidence, nous n'y sommes pas encore. Nous ne serons pleinement parfaits que lorsque le « corps de notre humiliation » sera transformé pour être rendu « semblable au corps de sa gloire » (Phil 3:21, LSG). Mais en Le connaissant et en invitant Sa présence chaque jour, nous avançons vers l'objectif d'être semblables à Jésus dès maintenant en toutes choses. C'est aussi la « seule chose » sur laquelle Paul concentrait toute son attention. Tout comme dans une course (voir 1 Cor 9:24-27), nous ne prêtons aucune attention à notre passé ni à ceux qui nous suivent. Notre seule préoccupation est l'avenir: ce prix céleste qui nous attend. L'image est frappante: un coureur, tendu de tout son être, se penche vers l'avant pour franchir la ligne d'arrivée.

Dans votre marche avec le Seigneur, pourquoi est-il si important de ne pas regarder en arrière, du moins à vos péchés et échecs passés, mais plutôt de regarder vers l'avenir, à ce qui vous est promis en Christ?

**Réflexion avancée:** « Celui qui veut former un caractère fort et bien équilibré, devenir un chrétien pondéré, doit s'abandonner totalement entre les mains du Christ et se dévouer pour lui, car le Rédempteur n'acceptera jamais un service partagé. Il apprendra, jour après jour, ce que veut dire renoncer à soi-même. Il étudiera les saintes Écritures, en pénètrera le sens, obéira à ses préceptes. Ainsi pourra-t-il atteindre la perfection chrétienne. Jour après jour, Dieu collaborera avec l'homme pour perfectionner son caractère, afin qu'il soit en état de se présenter devant lui lors de l'épreuve finale. Jour après jour, le croyant montrera par une sublime expérience faite devant le monde et les anges comment peut opérer l'Évangile chez les êtres déchus. » Ellen G. White, *Conquérants pacifiques*, pp. 428, 429.

« Ceux qui attendent l'arrivée de l'Époux doivent dire au monde: "Voici votre Dieu!" Les derniers rayons de la lumière de la grâce, le dernier message de miséricorde qu'il faut porter à l'humanité, c'est une révélation de son amour. Les enfants de Dieu sont appelés à manifester sa gloire. Dans leur vie et leur caractère, ils ont à témoigner de ce que la grâce de Dieu a fait pour eux. La lumière du Soleil de justice doit produire des paroles de vérité et des œuvres de sainteté. » Ellen G. White, Les Paraboles de Jésus, p. 364.

#### **Discussion:**

- 1 Attardez-vous davantage sur l'exhortation à nous réjouir dans le Seigneur. Remarquez qu'il ne s'agit pas du fait de nous réjouir dans nos épreuves (bien que ce soit biblique aussi), mais dans le Seigneur. Pourquoi est-il si important de toujours garder devant nous le Seigneur, Sa bonté, Sa puissance, Son amour et Son salut? En quoi cela nous aide-t-il au milieu des épreuves inévitables de la vie?
- 2 Remarquez comment les citations ci-dessus décrivent le rôle de la grâce dans la production des « bonnes œuvres » chez les chrétiens. Pourquoi cette fonction de la grâce est-elle si importante alors que nous attendons le retour prochain du Christ? Autrement dit, bien que nous ne soyons pas sauvés par les œuvres, sommes-nous réellement sauvés si nous ne les accomplissons pas?
- 3 Réfléchissez à cette idée de ne pas mettre sa confiance dans la chair. Que signifie cela? Pourquoi ne devons-nous pas lui faire confiance? Notre chair n'est-elle pas pourtant un don de Dieu?

## Histoire Missionnaire

## Une visite inattendue à l'Église

cilbert Fimaka s'était réveillé un dimanche avec une forte envie d'aller à l'Église. Le missionnaire médical de 22 ans partagea son désir avec son coleataire, un autre missionnaire médical. Les deux jeunes hommes venaient de terminer un voyage missionnaire de trois semaines dans la campagne zambienne.

« Je pense visiter une Église ici », déclara Gilbert. « J'aimerais partager la Parole de Dieu et aussi leur parler du sabbat du septième jour. » Puis il avait ri et son colocataire avait également ri. L'idée semblait absurde. Mais dans son cœur,

Gilbert voulait y aller. Il décida donc d'y aller.

En entrant dans l'église la plus proche, il se sentait nerveux. Il savait qu'il ne pouvait pas simplement dire: « Ce jour n'est pas le jour d'adoration ». À sa grande surprise, les membres de l'Église l'avaient rapidement fait se sentir chez lui. Beaucoup le reconnurent pour son travail médical et l'accueillirent chaleureusement. On lui donna même une place d'honneur avec les dirigeants de l'Église.

Ensuite, ce fut l'heure du sermon. À la surprise de Gilbert, il fut invité à prêcher. Il se sentit humble en s'approchant de la chaire, mais il avait peur de parler

du sabbat. Alors, il ouvrit sa Bible au livre de Job.

Alors que Gilbert parlait, il entendit une voix dire: « Parle du sabbat. » Il l'avait ignoré et avait continué à prêcher. La voix parla une seconde fois. Lorsque la voix parla une troisième fois, Gilbert tourna sa Bible vers Lévitique 23:3 et lut: « On travaillera six jours; mais le septième jour est le sabbat, le jour du repos: il y aura une sainte convocation. Vous ne ferez aucun ouvrage: c'est le sabbat de l'Éternel, dans toutes vos demeures » (LSG). Puis il lut Matthieu 28:1 et Genèse 2:1-3.

« Le septième jour ne tombe pas sur le dimanche mais sur le samedi, donc le vrai jour d'adoration n'est pas le dimanche mais le samedi », déclara-t-il. Lorsqu'il avait terminé le sermon, un dirigeant de l'Église s'était levé et annonça: « J'arrêterai d'adorer le dimanche et je n'adorerai que le samedi. »

En quittant l'Église, beaucoup de gens parlaient fort. Certains pleuraient. « Nous ne savions pas que nous adorions le mauvais jour », déclara l'un d'eux. « À partir

de maintenant, nous adorerons le samedi », déclara un autre.

Peu de temps après, le dirigeant de l'Église fut baptisé dans une Église adventiste du septième jour, et de nombreux autres membres de l'Église avaient commencé à étudier la Bible en préparation au baptême.



Cette histoire missionnaire illustre l'objectif: « Mission pour tous » du plan stratégique de l'Église adventiste du septième jour« J'irai », qui dit en partie: « Le Christ s'était mélé aux gens, leur avait montré de la sympathie, avait répondu à leur besoins, avait gagné leur confiance, puis les avait invités à Le suivre. L'objectif est de s'intéresser véritablement aux gens, de les conduire à Christ et de les inviter à s'unir à l'Église adventiste du septième jour en tant que disciples du Christ qui font des disciples. Pour en savoir plus, rendez-vous sur IWillGo.org.

## Une citoyenneté céleste



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Phil 3:17-4:23; 1 Cor 15:42-44; Jn 14:27; Ps 119:165; Jb 1:21; 1 Tim 6:7.

**Verset à mémoriser:** « Ne vous inquiétez de rien, mais en toute chose faites connaître vos besoins à Dieu par des prières et des supplications, avec des actions de grâces » (Philippiens 4:6, LSG).

a leçon de cette semaine conclut notre étude de l'Épitre aux Philippiens et regorge de leçons et de maximes précieuses pour la vie quotidienne. Il semble que bon nombre des hautes valeurs morales qui ont guidé la vie de l'apôtre Paul se trouvent dans les derniers versets de l'Épitre. À l'instar des enseignements de Jésus, centrés sur l'être intérieur, les conseils de Paul nous révèlent des secrets pour mener une vie chrétienne joyeuse.

Même lorsque les choses ne se déroulent pas comme nous l'espérions — ce qui arrive plus souvent qu'on ne le voudrait —, il n'est pas nécessaire de nous laisser gagner par l'inquiétude, l'anxiété ou le découragement. Au contraire, il existe des principes qui nous aideront à trouver la force intérieure pour affronter les défis de la vie, et ainsi faire l'expérience d'une paix stable et durable que seul Dieu peut offrir. Le présent et l'avenir sont entre Ses mains, et Il nous donnera tout ce dont nous avons besoin.

Plus important encore, nous ne devons pas placer nos espoirs dans les systèmes terrestres de gouvernement, qui nous déçoivent régulièrement. En tant que chrétiens, nous sommes citoyens du royaume céleste de Dieu. Et avec cette citoyenneté viennent des privilèges merveilleux, mais aussi des responsabilités.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 14 février.

### Des modèles

Nous avons tous, à un moment ou à un autre, trouvé des personnes que nous admirons et que nous souhaitons imiter. Pour les enfants, il est particulièrement important d'avoir de bons modèles. Idéalement, ce seraient leur père et leur mère. Au fur et à mesure qu'ils grandissent, ils trouveront d'autres modèles, peut-être liés à la carrière qu'ils ont choisie ou dans les biographies qu'ils ont lues. Ils peuvent également apprendre comment divers personnages bibliques ont affronté les difficultés et comparer ces expériences à leur propre vie.

Malheureusement, dans les médias d'aujourd'hui, les mauvais exemples abondent. Nous sommes bombardés de contenus racoleurs: des histoires détaillant les scandales et les vies brisées des célébrités. Les lecteurs de Paul à Philippes, bien qu'ils n'aient pas connu l'Internet, faisaient néanmoins face à des défis similaires.

Le fait est que le monde dans lequel Paul vivait était profondément corrompu et immoral, tout comme le nôtre aujourd'hui. Il y a toujours eu — et il y aura toujours, du moins jusqu'à la fin — amplement de mal pour chacun. La question qui se pose pour nous est la suivante: comment y répondons-nous?

**Lisez** Philippiens 3:17-19. Comment les bons et les mauvais modèles sontils décrits dans ce passage? Quels sont les éléments clés pour les distinguer?

Nous ne devons pas manquer de remarquer l'amour de Paul envers ceux avec qui il n'est pas en accord; il pleure pour eux! Remarquons aussi qu'il ne les appelle pas ses ennemis, mais « ennemis de la croix de Christ » (Phil 3:18). Paul a reconnu que des questions beaucoup plus vastes étaient en jeu, notamment la manière dont la croix fait tomber les barrières et nous place tous au même niveau, en tant que pécheurs ayant besoin d'un Sauveur (voir Eph 2:11-14).

De plus, il ne faut pas négliger la manière dont Paul exhorte les Philippiens à se concentrer sur les bons exemples, et non pas sur les mauvais, et à observer attentivement ceux dont le mode de vie ressemble au sien. Il est intéressant de noter que Paul utilise un langage similaire en avertissant les Romains de « prendre garde à ceux qui causent des divisions et des scandales, au préjudice de l'enseignement que vous avez reçu. Éloignez-vous d'eux » (Rm 16:17, LSG). Les trompeurs à Rome sont décrits comme ceux qui « ne servent point Christ notre Seigneur, mais leur propre ventre » (Rm 16:18, LSG).

Bien sûr, Jésus est le seul modèle parfait, mais il existe d'autres personnes qui, au moins dans certains domaines, peuvent être de bons exemples. Et vous, quel genre de modèle offrez-vous aux autres?

## « Demeurez fermes dans le Seigneur »

**Lisez** Philippiens 3:20, 21. Comment Paul décrit-il de manière vivante ce à quoi ressemble la « citoyenneté » chrétienne?

Contrairement aux ennemis de la croix, qui « ne pensent qu'aux choses de la terre » et n'ont pour dieu que leur ventre *(Phil 3:19)*, la citoyenneté chrétienne est au ciel, et notre chef est Jésus-Christ lui-même. Pour souligner ce point, Paul insiste sur la nécessité que les « corps de notre humiliation » *(Phil 3:21, LSG)*, soumis à la maladie, à la détérioration et à la mort, soient transformés pour devenir semblables au corps glorieux de la résurrection du Christ.

#### Comment les passages suivants décrivent-ils l'état glorifié?

| <i>Ib</i> 19:25–27 |  |
|--------------------|--|
| Lc 24:39           |  |
| 1 Cor 15:42–44     |  |
| 1 Cor 15:50–54     |  |
| Col 3:4            |  |

À la fin, par Jésus, la mort, « le dernier ennemi », sera détruite (1 Cor 15:26). Et c'est là notre plus grand espoir, la promesse ultime qui nous a été donnée en Jésus — non seulement la fin de la mort, mais aussi un tout nouveau corps, un « corps glorieux » (Phil 3:21).

Dans un ouvrage affirmant qu'il est possible de trouver le « salut » sans Dieu, et soutenant, plutôt naïvement, que le fait de surmonter la peur de la mort serait le « salut », l'auteur Luc Ferry reconnait néanmoins que le christianisme « nous permet non seulement de transcender la peur de la mort, mais aussi de vaincre la mort elle-même. Et en le faisant en termes d'identité individuelle, plutôt que d'anonymat ou d'abstraction, il semble que ce soit la seule version qui offre une victoire vraiment définitive de l'immortalité personnelle sur notre condition de mortels. » (Luc Ferry, A Brief History of Thought, New York: HarperCollins, 2011, Kindle edition, p. 90.) Voilà un aveu frappant, venant d'un athée.

Ainsi, pour Paul, notre citoyenneté céleste inclut la promesse de la résurrection et de la vie éternelle dans une existence nouvelle que nous pouvons à peine imaginer aujourd'hui.

Pourquoi la promesse de la vie éternelle est-elle si cruciale pour tout ce en quoi nous croyons? Qu'est-ce que ce monde pourrait bien offrir qui vaille la peine de renoncer à ce que le Christ nous offre?

## Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur

**Lisez** Philippiens 4:4-7. Comment devons-nous faire l'expérience de « la paix de Dieu »?

Après avoir rappelé, à nouveau, la nécessité de l'unité (*Phil 4:1-3*), Paul aborde un autre thème: le fait de se réjouir dans le Seigneur (*Phil 4:4-7*).

Combien de fois avez-vous été stressé par des choses qui se sont finalement dissipées aussi vite qu'elles étaient apparues? Pour de bonnes raisons, Jésus a insisté à plusieurs reprises sur le fait que nous ne devons pas nous inquiéter (voir Mt 6:25-34; Mt 10:19), et Pierre nous rappelle que nous pouvons décharger sur le Seigneur tous nos soucis, « car lui-même prend soin de vous » (1 Pi 5:7, LSG). En réalité, les troubles croissants dans le monde devraient nous inspirer l'espoir que la venue du Seigneur est proche (cf. Mt 24:33, Lc 21:28, Jc 5:8).

L'antidote à l'anxiété, en toutes circonstances, est la prière de foi (Phil 4:6, 7). Il est clair que nous devons croire et agir comme si notre prière avait déjà été exaucée, avant même d'en voir la réalisation, puisque nous devons prier « avec des actions de grâces ». Le mot « supplication » (grec, deēsis) est aussi ajouté, signalant les moments d'urgence et d'intense besoin (voir, par exemple, Lc 1:13; Phil 1:19; 1 Tim 5:5; Jc 5:16). Nos prières sont toujours des « demandes », mais nous pouvons être rassurés qu'elles sont entendues tant que nous demandons « selon sa volonté » (1 Jn 5:14, LSG). Ensuite, nous pouvons nous reposer et avoir la paix, sachant que toutes nos requêtes sont entre les mains de Dieu.

**Comment** les passages suivants approfondissent-ils notre compréhension de la paix de Dieu? Ps 29:11; Esa 9:6; Lc 2:14; Jn 14:27; 1 Cor 14:33.

La paix de Dieu est une réalité que le monde ne pourra jamais offrir, car elle découle de l'assurance que nous avons le don de la vie éternelle en Jésus, notre Sauveur (Rm 5:1; Rm 6:23). Cette paix touche tous les aspects de la vie et « surpasse toute intelligence » (Philippiens 4:7, LSG). Elle ne peut être saisie par la raison seule, comme l'indique le mot grec nous (esprit, intelligence) employé ici.

Comment décririez-vous à quelqu'un ce que signifie le fait de faire l'expérience de « la paix de Dieu »?

## L'objet de vos pensées...

La paix qui surpasse toute intelligence « gardera vos cœurs et vos pensées en Jésus Christ »

(*Phil 4:7, LSG*). Notre vie intérieure a besoin d'être protégée. Il est intéressant de noter que Philippiens 4:7 utilise une métaphore militaire en lien avec la paix de Dieu. Le verbe grec (*phroureō*) est utilisé pour décrire une garnison de soldats protégeant une ville contre une invasion (2 Cor 11:32; cf. Ac 9:24).

Un autre aspect fondamental de la paix intérieure consiste à vivre en harmonie avec la volonté de Dieu. « Il y a beaucoup de paix pour ceux qui aiment ta loi, Et il ne leur arrive aucun malheur » (Ps 119:165).

**Lisez** Philippiens 4:8, 9. Quelles sont les actions spécifiques préconisées?

Paul introduit Philippiens 4:8, 9 avec « au reste » (LSG) et une liste de six vertus, suivie d'un résumé succinct et d'un appel à imiter son exemple. Cette exhortation interculturelle finale s'inscrit parfaitement dans le contexte gréco-romain de Philippes, avec un double accent mis sur la vertu et l'exemplarité. Il est intéressant de remarquer que Paul met en avant des vertus bibliques, ce qui se manifeste notamment par l'omission des quatre vertus cardinales grecques (la prudence, la justice, la tempérance et le courage).

- 1. Vrai ce n'est pas un hasard si la liste commence par la vertu biblique fondamentale de la vérité, que Jésus (« En vérité, je vous le dis... ») et tout le Nouveau Testament soulignent constamment (voir, par exemple, Ac 26:25; Rm 1:18; 1 Cor 13:6; 2 Cor 4:2; Eph 4:15; 1 Tim 3:15; Jc 1:18; 1 Pi 1:22; 1 Jn 2:21).
- 2. Honorable le mot grec renvoie à une vertu personnelle (voir ses autres usages dans 1 Tim 3:8, 11; Tt 2:2, où il est traduit par « honnête » dans la version LSG).
- 3. Juste cette vertu est définie par le caractère juste de Dieu (voir son emploi dans *Phil 1:7*).
- 4. Pur la pensée et l'action émanent de la justice imputée de Dieu, reçue par la foi *(voir 1 Jn 3:3)*.
- 5. Aimable la beauté esthétique, largement présente dans la création de Dieu.
- 6. Qui mérite l'approbation « toutes les choses de bonne réputation » (BAN).

Paul ajoute deux critères supplémentaires pour éviter toute interprétation païenne: « ce qui est vertueux et digne de louange » (*Phil 4:8, LSG*), ces vertus célestes doivent être l'objet de nos pensées. Enfin, pour dissiper tout doute et tout malentendu potentiel, Paul nous exhorte à mettre en pratique ce que nous avons appris, reçu, entendu et vu à travers son propre exemple (*Phil 4:9*).

### Les clés du contentement

**Lisez** Philippiens 4:10-13, 19. Quelles clés Paul révèle-t-il pour une vie satisfaite et heureuse?

Lorsque des circonstances extrêmes surviennent (la faim, la maladie, le chagrin, la perte), nous sommes amenés à réfléchir sur l'essentiel et à méditer sur les bénédictions que nous prenions pour acquises. C'est lorsque nous sommes « dans l'humiliation » (*Phil 4:12, LSG*), « dans la disette » (*LSG*) ou réduits à presque rien que la foi se manifeste pleinement.

Inversement, lorsque nous vivons « dans l'abondance » (LSG), nous devons toujours reconnaitre que cette prospérité peut disparaitre en un instant (voir Pr 23:5). Comme Job et Paul nous le rappellent, nous n'avons rien apporté au monde à notre naissance, et nous n'emporterons rien avec nous au tombeau

(Jb 1:21, 1 Tim 6:7). Notons les promesses bibliques suivantes:

• Ps 23:1: « L'Éternel est mon berger: je ne manquerai de rien » (LSG).

Mt 6:32: « Votre Père céleste sait que vous en avez besoin » (LSG).
1 Pi 5:7: « et déchargez-vous sur lui de tous vos soucis, car lui-même prend soin de vous » (LSG).

• Phil 4:19: « Et mon Dieu pourvoira à tous vos besoins selon sa richesse,

avec gloire, en Jésus Christ » (LSG).

Et la plus merveilleuse de toutes: « Je puis tout par celui qui me fortifie » (*Phil 4:13, LSG*). Peut-être aucun d'entre nous ne comprend pleinement ce que le mot «tout» implique dans ce verset. Bien entendu, comme pour toute requête adressée à Dieu, nous devons la présenter selon Sa volonté. Mais souvent, nous n'osons même pas demander ce que nous savons déjà être conforme à Sa volonté. C'est pourquoi Jacques 4:2 déclare: « vous ne possédez pas, parce que vous ne demandez pas » (*LSG*).

Voici certaines choses que nous pouvons demander avec confiance, car elles

sont en harmonie avec la volonté de Dieu:

• Le salut d'un être cher ou d'un ami (1 Tim 2:3-4).

• Le courage de témoigner (Ap 22:17).

• Le pardon lorsque nous confessons et abandonnons nos péchés (1 Jn 1:9).

• La force d'obéir aux commandements (Heb 13:20-21).

• L'amour pour ceux qui nous haïssent et nous traitent mal (Mt 5:44).

• La sagesse dans des situations délicates (Jc 1:5).

• La compréhension de la vérité biblique (Jn 8:32).

Comment réagissez-vous face aux prières qui ne semblent pas exaucées, ou qui ne le seront peut-être jamais?

**Réflexion avancée:** « Seuls ceux qui reçoivent constamment de nouvelles réserves de grâce disposeront d'un pouvoir proportionnel à leurs besoins quotidiens et à leur capacité d'utiliser ce pouvoir. Au lieu d'attendre impatiemment un futur où, par une dotation spéciale de puissance spirituelle, ils seraient miraculeusement préparés pour gagner des âmes, ils se livrent chaque jour à Dieu, afin qu'Il fasse d'eux des vases propres à Son service. Chaque jour, ils cultivent les possibilités de service qui s'offrent à eux. Chaque jour, ils témoignent pour le Maitre, que ce soit dans un modeste foyer ou dans un champ d'activité plus vaste.

Pour l'ouvrier consacré, il y a une consolation merveilleuse dans le fait de savoir que le Christ Lui-même, durant Son séjour terrestre, Se tournait chaque jour vers Son Père pour recevoir la grâce nécessaire; et de cette communion,

Il sortait pour fortifier et bénir les autres...

Tout ouvrier qui suit l'exemple du Christ sera prêt à recevoir et à utiliser la puissance que Dieu a promise à Son Église pour la moisson finale de la

terre. » (Ellen G. White, God's Amazing Grace, p. 117.)

« Dieu connait nos besoins et y pourvoit. Le Seigneur détient un trésor de ressources pour Ses enfants et peut répondre à chacun de leurs besoins en toutes circonstances. Alors pourquoi ne pas Lui faire confiance? Il a donné de précieuses promesses à Ses enfants, à condition qu'ils obéissent fidèlement à Ses préceptes. Il n'est aucun fardeau qu'Il ne puisse ôter, aucune obscurité qu'Il ne puisse dissiper, aucune faiblesse qu'Il ne puisse transformer en force, aucune crainte qu'Il ne puisse apaiser, aucune aspiration légitime qu'il ne puisse guider et accomplir.

« Nous ne devons pas nous concentrer sur nous-mêmes. Plus nous nous attardons sur nos imperfections, moins nous avons de la force pour les sur-

monter. » (Ellen G. White, *That I May Know Him*, p. 224.)

#### **Discussion:**

- 1 Rappelez-vous quelques exemples marquants de prières exaucées dans votre vie. Comment ont-elles contribué à faire l'expérience de la paix de Dieu qui surpasse toute intelligence? Et qu'en est-il des prières non exaucées? Comment pouvez-vous néanmoins expérimenter la paix promise?
- 2 Dans le contexte de Philippiens 4:8, à quoi consacrez-vous principalement vos pensées? Dans quelle mesure vos pensées renforcent-elles votre foi et votre marche avec le Seigneur?
- © Discutez de la citation finale ci-dessus. Quelles sont les implications de l'affirmation: « Plus nous nous attardons sur nos imperfections, moins nous aurons de force pour les surmonter »? Quelle est alors la clé pour vaincre?

## Histoire Missionnaire

### Devenir un adventiste riche

e petit René aimait tout chez les Adventistes du Septième Jour. Dans sa province natale aux Philippines, tous les riches semblaient être adventistes. Ils avaient de grandes rizières et un bon niveau de vie. René aspirait à un mode de vie similaire.

Un jour, plusieurs enfants adventistes l'avaient invité à lire la Bible avec eux. Puis le fils de l'employeur de son père, un riziculteur adventiste, l'invita à l'école du sabbat et à l'Église. Pour la première fois, René entendit parler du sabbat. Cela lui parut logique. Il remarqua aussi que les enfants adventistes s'habillaient bien. Il

aimait aussi le fait qu'ils ne juraient pas, et voulait être comme eux.

À l'âge de 12 ans, il fut baptisé et devint membre de l'Église adventiste. Mais il n'était pas devenu riche et sa vie avait semblé empirer. Sa famille le méprisait pour sa foi et cessa de soutenir ses études. Il fut forcé de quitter l'école. Au bout de quatre ans, il en avait assez. À 16 ans, il quitta l'Église et rejoignit son père dans les rizières du fermier adventiste. Peu après, il commença à boire, à fumer, à jouer aux jeux de hasard et à manger toutes sortes d'aliments impurs.

Deux ans passèrent, et un jeune homme de 17 ans nommé Rodel frappa à leur

porte.

« Je suis missionnaire », dit-il à la mère de René. « Puis-je entrer? »

« Quel genre de missionnaire? » demanda-t-elle. « Le mouvement des 1000 missionnaires », dit-il.

« Qu'est-ce que c'est? » demanda-t-elle.

« Je suis un missionnaire adventiste du septième jour », dit-il.

«Ah!», dit la maman. « Mon fils est adventiste, mais il s'était éloigné de la foi. »

« Où est-il? »

«Il dort.»

En tant qu'agriculteur laborieux, René était épuisé. Sa mère conduisit Rodel jusqu'à lui.

« Mon ami, pourquoi as-tu cessé d'être adventiste? » demanda Rodel. René fut surpris mais fit comprendre qu'il ne retournerait pas à l'Église.

« Ma famille me détestait en tant qu'adventiste. »

« Puis-je t'inviter à l'Eglise? »

« Je ne pense pas. Je ne peux pas y aller. »

Rodel s'en alfa. Mais un an et demi plus tard, alors que René avait 20 ans, il retourna.

« Mon ami, viens pêcher avec moi », dit-il.

Rodel n'avait pas essayé de convaincre René d'aller à l'Église. Il s'était simplement lié d'amitié avec lui. Ils allaient souvent pêcher ensemble, et au bout d'un moment, René se retrouva à l'Église le jour du sabbat.



René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 1000 missionnaires, dont le siège est à Silang, aux Philippines, a été construit avec l'aide d'une offrande de treizième sabbat de 1996. Vous en saurez davantage la semaine prochaine.

## La prééminence du Christ



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** *Gn 1:26, 27; Col 1:15-20; Jn 1:1-3; Eph 1:22; 1 Cor 12:12-27; 1 Cor 4:9; Rm 6:3,4.* 

**Verset à mémoriser:** « II [le Christ] est l'image du Dieu invisible, le premier-né de toute la création. Car en lui ont été créées toutes les choses qui sont dans les cieux et sur la terre, les visibles et les invisibles, trônes, dignités, dominations, autorités. Tout a été créé par lui et pour lui. Il est avant toutes choses, et toutes choses subsistent en lui » (Colossiens 1:15-17, LSG).

ans la leçon de cette semaine, nous reprenons notre étude de l'Épitre aux Colossiens (voir les leçons 1 et 2). Dans la leçon 2 (étude de jeudi), nous avons vu que, dans Colossiens 1:9-12, Paul prie pour les croyants de Colosses afin qu'ils vivent d'une manière agréable à Dieu. Dans les versets 12 et 13, il oppose deux royaumes: celui de la lumière et celui des ténèbres; le royaume de « la lumière » (Col 1:12, LSG) et « la puissance des ténèbres » (Col 1:13, LSG). Dieu le Père nous a rendus dignes de participer à l'héritage des saints dans la lumière, nous a délivrés de la puissance des ténèbres et « nous a transportés dans le royaume du Fils de son amour, en qui nous avons la rédemption, la rémission des péchés » (Col 1:13,14, LSG).

En d'autres termes, c'est en Jésus, notre Dieu et notre Créateur, que nous avons la rédemption. Il a accompli la rédemption pour nous, et, par la foi en Lui, nous avons été transférés du royaume des ténèbres à celui de Son Fils bienaimé.

Cette semaine, nous allons étudier l'une des déclarations les plus complètes et les plus sublimes sur Jésus dans le Nouveau Testament. Que signifie le fait que Jésus soit « l'image du Dieu invisible » et également « le premier-né de toute la création » (Col 1:15, LSG)?

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 21 février

## L'image du Dieu invisible

Lorsque nous nous regardons dans un miroir ou sur une photo, nous voyons une image de nous-mêmes, mais il s'agit d'une représentation plate et bidimensionnelle. À certains égards, une sculpture donne une idée plus précise, mais elle reste éloignée de la réalité vivante, respirante et animée. Le concept biblique d'« image », bien qu'il puisse parfois désigner ces représentations superficielles, suggère quelque chose de bien plus profond.

**Lisez** Gn 1:26, 27; Gn 5:3; 1 Cor 15:49; 2 Cor 3:18; Heb 10:1. Résumez les différentes significations du terme « image » dans ces passages. En quoi diffèrent-elles de la description de Jésus en tant qu'image de Dieu?

Les êtres humains ont été créés pour ressembler à Dieu autant que possible, physiquement, spirituellement, relationnellement et fonctionnellement. Pourtant, ils ne reflètent l'image de Dieu que sous certains aspects, et le péché a endommagé même cela. Mais Jésus nous permet de « voir » le Dieu invisible. « Celui qui m'a vu » dit Jésus, « a vu le Père » (Jn 14:9, LSG). Il est « l'empreinte » exacte de la nature de Dieu (Heb 1:3, LSG). Il est la pensée de Dieu rendue audible et le caractère de Dieu rendu visible.

**Lisez** Mt 11:27 et Jn 1:1, 2, 14, 18. Pourquoi Jésus est-Il le seul capable de révéler le Père?

Notez d'autres façons dont Jésus décrit Sa relation avec Dieu le Père:

- « Mon Père agit jusqu'à présent; moi aussi, j'agis » (Jn 5:17, LSG).
- « Moi et le Père nous sommes un » (Jn 10:30, LSG).
- « Nul ne vient au Père que par moi » (Jn 14:6, LSG).

Jésus s'est également décrit à plusieurs reprises dans un sens absolu en termes du nom de Dieu « JE SUIS » (voir Ex 3:14); « Je suis le pain de vie » (Jn 6:35); « Je suis la lumière du monde » (Jn 8:12); « Je suis le bon berger » (Jn 10:11, 14); « Je suis la résurrection et la vie » (Jn 11:25); « je suis dans le Père, et le Père est en moi » (Jn 14:11); et « avant qu'Abraham fût, je suis » (Jn 8:58).

Si Jésus était quelqu'un d'autre que Dieu Lui-même, cela signifierait que le Père a envoyé un être créé pour mourir pour nous. Pourquoi cela serait-il radicalement et fondamentalement différent du fait que Dieu Lui-même, en la personne du Christ, soit venu mourir pour nous?

## Le premier-né de toute la création

Dans le Nouveau Testament, le terme « premier-né » se rapporte presque toujours à Jésus (voir Lc 2:7; Rm 8:29; Heb 1:6; Ap 1:5), y compris les deux occurrences dans Colossiens. Même quand il s'applique à d'autres, il ne désigne pas forcément celui qui est né en premier chronologiquement. Le concept biblique de « premier-né » insiste sur la relation spéciale d'un fils avec son père, indépendamment de l'ordre de naissance. Ainsi, il existe des cas où les fils cadets occupent une place de prééminence: Isaac, Jacob, Joseph, entre autres.

David, bien que dernier de huit fils, fut oint roi (1 S 16:10-13), et Dieu dit par le psalmiste: « Et moi, je ferai de lui le premier-né, Le plus élevé des rois de la terre » (Ps 89:27, LSG). Il dit aussi à Moïse: « Israël est mon fils, mon premier-né » (Ex 4:22, LSG). En ce sens, le terme premier indique une prééminence.

**Lisez** Colossiens 1:15-17. Quelles raisons Paul donne-t-il pour expliquer le fait que Jésus soit appelé « le premier-né de toute la création » (LSG)?

Il est clair que l'objectif de Paul dans ce passage n'était pas de suggérer que Jésus a été le premier être créé. Au contraire, il l'exclut fermement. Deux fois, et de deux manières, il dit que Jésus a tout créé. Tout a été créé par Lui et pour Lui (Col 1:16). Dans les deux cas, Jésus est présenté comme l'agent personnel par lequel Dieu a accompli la création? (voir aussi Eph 3:9; Jn 1:1-3; Ap 4:11).

La déclaration de Paul est exhaustive: "tout" signifie véritablement tout — spatialement (le ciel et la terre), ontologiquement (visible et invisible) et fonctionnellement (trônes, dignités, dominations, autorités). Ces derniers termes désignent en général des êtres angéliques (voir Eph 3:10; Eph 6:12). Pour éviter le fait d'être mal compris, Paul précise que Jésus existait « avant toutes choses » (Col 1:17). L'expression grecque peut indiquer la préséance en rang comme en temps, mais dans les écrits de Paul, elle se réfère d'ordinaire au temps (voir 1 Cor 2:7; Gal 1:17; Eph 1:4).

Une autre raison donnée pour la prééminence de Jésus est que « toutes choses subsistent en lui » (Col 1:17, LSG). Le mot grec (synistēmi) signifie littéralement « rassembler » ou « unir ». Jésus est le principe unificateur de l'univers, non seulement en tant que Créateur, mais aussi comme Rédempteur.

Dieu, le Créateur, est mort pour nous. Que pourraient ajouter nos œuvres à cela? Pourquoi l'idée que nos œuvres puissent compléter ce que Christ a déjà accompli est-elle blasphématoire?

## Le chef du corps (l'Église)

**Lisez** Eph 1:22 et Col 2:10. Que signifie le mot « chef » dans ces versets? Que veut dire Paul en appelant Jésus le « chef de l'Église » (Eph 5:23)?

Naturellement, le mot « chef » désigne ici un rôle de dirigeant, comme en témoignent d'innombrables langues dans le monde. L'Ancien et le Nouveau Testament l'emploient aussi ainsi. Notez l'usage du mot « chef » dans les versets suivants:

- 1. Ex 18:25: Moïse choisit « des hommes capables parmi tout Israël, et il les établit chefs du peuple, chefs de mille, chefs de cent, chefs de cinquante et chefs de dix ».
  - 2. Nb 31:26: « les chefs de maison de l'assemblée ». (LSG)
  - 3. Dt 28:13: Dieu fera d'Israël « la tête et non la queue », s'il obéit.
  - 4. Esa 7:8: « Car Damas est la tête de la Syrie, Et Retsin est la tête de Damas »
- 5. Os 1:11: « Les enfants de Juda et les enfants d'Israël... se donneront un chef. » (LSG)
- 6. Mi 3:9: « chefs de la maison de Jacob, Et princes de la maison d'Israël ». (LSG)
  - 7. 1 Cor 11:3: « Christ est le chef de tout homme ».

Ainsi, en tant que chef de l'Église, Christ dirige, soutient l'unité et favorise la croissance spirituelle de l'Église (voir Col 2:19).

**Lisez** 1 Corinthiens 12:12-27. Ici aussi, Paul décrit l'Église comme étant un « corps ». Quels autres aspects de l'Église cette métaphore évoque-t-elle?

Tout comme le corps ne peut vivre sans la tête, la perte ou la blessure d'une partie du corps rend la vie plus difficile. Souvent, nous ne réalisons l'importance d'une chose que lorsque nous la perdons.

Si vous deviez renoncer à un membre de votre corps ou à un œil, que choisiriez-vous? Que vous enseigne cela sur l'importance vitale de chaque croyant en tant que membre de l'Église?

## Le « Commencement » (et l'Initiateur)

**Lisez** Colossiens 1:18. Quel est le lien entre l'idée du Christ en tant que Tête et celle de Lui en tant que « Commencement »?

En hébreu, les mots pour tête  $(ro\ \check{s})$  et commencement  $(r\bar{e}\ \check{s}\hat{\imath}t)$  sont liés. La première occurrence de ce dernier terme dans les Écritures se trouve en Genèse 1:1: « Au commencement  $[r\bar{e}\ \check{s}\hat{\imath}t]$ , Dieu créa le ciel et la terre. » Jésus est la tête de l'humanité et de l'Église, non seulement à cause de l'Incarnation, mais aussi parce qu'il est le Créateur.

En grec, le mot pour commencement  $(arch\bar{e})$  possède un sens large. Ici, le mot « commencement » se réfère à Jésus en tant que source ou initiateur de l'Église  $(Col\ 1:18)$ , et donc en est la tête, tout comme Il est le « com-

mencement » ou l'initiateur de la création.

Jésus n'est pas seulement l'initiateur en termes de création et d'Église, il est aussi – par Sa résurrection d'entre les morts (Rm 6:3, 4) – l'initiateur de la nouvelle création. Puisque le salaire du péché, c'est la mort, Sa victoire sur la mort manifeste également Sa victoire sur le péché et Sa puissance pour nous recréer à Son image. Tout cela démontre la raison pour laquelle Il est « le premier-né d'entre les morts » (pour la signification de « premier-né », voir l'étude de lundi). Sa résurrection est la plus glorieuse, bien qu'elle ne soit pas la première (Moïse fut le premier, ce qui explique la dispute avec le diable au sujet de son corps [Jude 9]). Sans la résurrection du Christ, nul autre n'aurait pu être ressuscité d'entre les morts.

Il est utile à ce stade de passer brièvement en revue toutes les raisons que

Paul donne pour expliquer le fait que Jésus est la prééminence:

Il est la manifestation parfaite du Dieu invisible.
 Il est l'agent par lequel toutes choses ont été créées.

3. Il existait avant toutes choses, et toutes choses subsistent en lui.

4. Il est le chef de l'Église, qui est Son corps.

5. Il est l'initiateur de la création et de la recréation.

6. Il a vaincu le péché et la mort et a ainsi obtenu le droit de ressusciter tous ceux qui mettent leur confiance en Lui comme Sauveur.

7. Jésus à toujours existé, mais maintenant, en vertu de tout cela, Il est parvenu à la prééminence en tant que chef de l'humanité et chef de l'Église.

Que devez-vous changer pour mieux faire l'expérience de la prééminence du Christ dans votre propre vie?

### Tout réconcilier

**Lisez** Colossiens 1:19, 20. Quelle est cette réconciliation qui passe par la croix, et dans quelle mesure elle est complète?

Paul utilise une expression grecque très intéressante pour culminer sa description de Jésus, en pointant indirectement au Père, déjà mentionné en Colossiens 1:12. Le Père a pris plaisir en faisant habiter Sa plénitude en Jésus (voir aussi Col 2:9). Qu'est-ce que cette « plénitude »? Jean y fait référence comme étant la gloire du Père, « pleine de grâce et de vérité » (Jn 1:14).

Mais, sur la base de ce passage, cette « plénitude » englobe bien plus. Elle comprend l'éternité et l'existence de Dieu, ainsi que Sa puissance de créer et de recréer. Plus important encore, cela souligne Sa sagesse dans la victoire sur le péché et la mort par le moyen le plus inattendu: la croix. Et c'est ainsi qu'Il a transformé cet objet des plus honteux en un témoignage de Son amour éternel pour chaque être créé. « Car Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu'il ait la vie éternelle » (Jn 3:16).

La seule façon dont le péché pouvait être vaincu pour toujours, et tout ce qui pouvait être réconcilié, effectivement réconcilié, se résume dans cette vérité glorieuse: Dieu a aimé l'univers, et Il nous a tant aimés qu'Il a tout risqué pour nous sauver par la mort du Christ sur la croix. Le mot grec pour « monde » est *kosmos*, qui peut englober l'univers entier. Paul fait référence à cette démonstration universelle dans le contexte du témoignage du Christ: « nous avons été en spectacle au monde [kosmos, univers], aux anges et aux hommes » (1 Cor 4:9, LSG).

« C'est avec douleur et avec étonnement que le ciel avait contemplé le Christ suspendu à la croix... Satan, ainsi que tous ses disciples, se trouvent, après une vie de révolte, si peu en harmonie avec Dieu, que la présence divine seule est, pour eux, un feu consumant. Ils seront détruits par la gloire de celui qui est amour. Les anges ne comprenaient pas cela au moment où éclata le grand conflit...

Il n'en sera plus ainsi quand le grand conflit sera terminé. Le plan de la rédemption étant alors pleinement réalisé, le caractère de Dieu sera manifeste aux yeux de toutes les intelligences créées...

Les anges avaient donc de bonnes raisons de se réjouir en contemplant le Sauveur sur sa croix... Quant au Christ, il comprenait parfaitement les résultats du sacrifice accompli sur le Calvaire. Il embrassait toutes ces choses de son regard quand, sur la croix, il s'écria: "Tout est accompli!" » Ellen G. White, *Jésus-Christ*, pp. 764-770.

**Réflexion avancée:** « Un homme qui ne serait rien de plus qu'un simple homme et qui tiendrait les propos que Jésus a tenus ne pourrait pas être considéré comme un grand maître moral. Il serait soit un fou — semblable à ceux qui se prennent pour autre chose qu'ils ne sont —, soit le démon lui-même. Vous devez faire votre choix. Ou cet homme était, et est toujours, le Fils de Dieu, ou bien il était fou, ou quelque chose de pire. Vous pouvez l'enfermer comme un insensé, vous pouvez lui cracher dessus et le tuer comme un démon; ou vous pouvez tomber à ses pieds et l'appeler Seigneur et Dieu. Mais n'avançons pas ces absurdités condescendantes qui voudraient qu'Il ne soit qu'un grand enseignant humain. Il ne nous a pas laissé cette possibilité. Il n'en avait pas l'intention. » (C. S. Lewis, Mere Christianity, *New York, Collier Books*, 1952, p. 41.)

« Le Père est la plénitude de la divinité dans une personne incarnée; il demeure invisible aux yeux des mortels. Le Fils est la plénitude de la divinité manifestée. La Parole de Dieu le définit comme étant "l'empreinte de sa personne" » Ellen

G. White, *Évangéliser*, pp. 549, 550.

« Le Christ est le Fîls de Dieu préexistant et qui possède une existence propre... Lorsqu'il parle de sa préexistence, le Christ évoque un passé lointain et sans limites. Il affirme qu'aussi loin que nous remontions dans le temps, il n'y a jamais eu un instant où il n'était en communion étroite avec le Dieu éternel...

« Il était l'égal de Dieu, infini et tout-puissant... C'est le Fils, personne distincte et éternelle. » Ellen G. White, Évangéliser, p. 550.

#### **Discussion:**

- Attardez-vous davantage sur la question de la divinité éternelle de Jésus. Réfléchissez aux implications du plan du salut et à la signification du sacrifice à la croix si Jésus avait été autre chose que le Dieu éternel, Celui qui n'a jamais été créé mais qui a toujours existé de toute éternité. Pourquoi cet enseignement est-il si important? En classe, discutez de ce que cela signifierait si, en réalité, Jésus n'était pas éternel mais avait été créé d'une manière ou d'une autre. Que perd-on, en définitive, dans ce genre de raisonnement?
- 2 Lorsque nous pensons à Jésus, à l'Évangile et au plan du salut, pourquoi devons-nous garder à l'esprit l'implication et l'intérêt de l'univers entier pour ce que Jésus a accompli ici-bas? Qu'ont-ils pu ressentir lorsqu'ils virent leur Créateur éternel sur la croix? Il est normal pour nous d'être impressionnés, mais l'univers non déchu Le connaissait dans Sa gloire éternelle. Que s'est-il passé dans leur esprit en Le voyant mourir sur la croix, Lui qu'ils adoraient au ciel?
- © Que répondriez-vous à quelqu'un qui ne croit pas que le Père et le Fils ont toujours coexisté? Pourquoi est-ce une vérité si importante? Comment expliqueriez-vous qu'il n'y a jamais eu un moment où le Père existait sans le Fils, excepté à la croix, où il y eut une « séparation temporaire des puissances divines » (Ellen G. White Comments, *The SDA Bible Commentary*, vol. 7, p. 924)?

## Histoire Missionnaire

## Perdre deux emplois à cause de la foi

R odel avait gagné René au Christ en l'emmenant à la pêche. Ellen White dit: « La méthode du Christ pour sauver les âmes est la seule qui réussisse. Il se mêlait aux hommes pour leur faire du bien, leur témoignant sa sympathie, les soulageant et gagnant leur confiance. Puis il leur disait: "Suivezmoi." » (*Le ministère de la guérison*, p. 94). Rodel avait pratiqué la méthode du Christ: passer du temps avec René, répondre à ses besoins et gagner sa confiance. Puis René avait suivi Jésus.

Après que René fut retourné à Christ, Rodel lui demanda s'il pouvait rester chez René. Les parents de René n'étaient pas ravis de voir le jeune adventiste du septième jour vivre dans leur maison aux Philippines, mais ils ne dirent rien. Rodel avait également encouragé René à retourner à l'école, ce que fit René.

« J'attends que tu obtiennes ton diplôme, puis je t'emmènerai à Manille pour devenir missionnaire dans le Mouvement des 1000 missionnaires », déclara Rodel.

Rodel servait en tant que missionnaire au sein du Mouvement des 1000 missionnaires, une organisation qui fait partie de la Division Asie-Pacifique du Sud de l'Église adventiste, lorsqu'il avait rencontré René pour la première fois environ un an et demi plus tôt.

Pendant les études de René, Rodel vivait avec lui et l'aidait à payer ses études en travaillant avec lui dans les rizières. René obtint son diplôme à l'âge de 23 ans.

Rodel tint sa promesse et emmena René au siège du Mouvement des 1000 Missionnaire à Silang, près de la capitale philippine, Manille. Mais ensuite, il eut une autre idée. Il dit que René devrait poursuivre ses études avant de devenir missionnaire. Les deux jeunes hommes s'étaient inscrits à l'Université adventiste des Philippines à Silang. René se spécialisa en comptabilité et Rodel en théologie. Il a fallu six ans à René pour obtenir son diplôme, et il n'avait reçu aucun soutien de la maison. Pendant ce temps, il avait épousé Love Jhoie entre-temps.

Après avoir obtenu son diplôme, il avait travaillé comme comptable d'une entreprise pendant trois mois. Il fut ensuite licencié pour avoir refusé de travailler un vendredi soir. Il revendiqua la promesse de Jérémie 29:11: « Car je connais les projets que j'ai formés sur vous, dit l'Éternel, projets de paix et non de malheur, afin de

vous donner un avenir et de l'espérance » Il pria: « Seigneur, je sais que Tu as un plan pour moi. »

Les mois passèrent et un hôpital l'a embauché comme comptable. Mais il avait ensuite appris qu'il ne pouvait pas devenir un employé régulier à moins d'être baptisé dans la confession propriétaire de l'hôpital, puis il démissionna.

René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 1000 missionnaires, dont le siège à Silang, aux Philippines, a été construit avec l'aide d'une offrande de treizième sabbat de 1996. En savoir plus la semaine prochaine.

## Réconciliation et espérance



#### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Col 1:21-29; Eph 5:27; Eph 3:17; Rm 8:18; Eph 1:7-10; Eph 3:3-6; Pr 14:12.

**Verset à mémoriser:** « Celui qui n'a point connu le péché, il l'a fait devenir péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu » (2 Cor 5:21, LSG).

aul poursuit le thème de la réconciliation, qui a été si vivement mis en évidence dans Colossiens 1:20 (*voir la leçon 8, jeudi*). Il y décrit sa portée cosmique, tandis que ce qui suit devient personnel et individuel. Par Sa mort sur la croix, Jésus a accompli la réconciliation pour tous et pour tout, en particulier pour les êtres humains, qui ont été éloignés de la vie de Dieu par le péché, mais qui maintenant, par Jésus, ont été réconciliés par Lui, par la foi.

Le processus de réconciliation individuelle est expliqué dans le passage de cette semaine. Comme pour la sphère cosmique, cela se produit par la mort du Christ. Sur le plan individuel, la croix, loin d'être un symbole passif, devient une réalité active, l'amour de Dieu transformant les hommes lorsqu'ils écoutent l'Évangile et reçoivent Christ Lui-même, l'espérance de la gloire.

Paul parle aussi du « mystère caché de tout temps et dans tous les âges » (Col 1:26, LSG). Quel est ce mystère et qu'envisage-t-il pour l'individu et pour l'univers? Quel est le rapport entre ce « mystère » et l'Évangile que Paul a proclamé avec tant de passion?

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 28 février

#### Réconciliés des mauvaises œuvres

**Lisez** Colossiens 1:21, 22. À quoi Paul fait-il allusion lorsqu'il parle du fait d'être étrangers et ennemis? Et quel est le résultat final attendu de la mort du Christ (voir aussi Eph 5:27)?

Paul a toujours peint une image sombre de l'humanité, du moins l'humanité en dehors de la justice de Christ. Et qui, aujourd'hui, près de deux mille ans plus tard, pourrait contester ce constat? Quelqu'un a dit un jour que la seule doctrine chrétienne qui ne nécessite pas d'être acceptée par la foi est celle de la nature pécheresse de l'humanité.

Cependant, depuis l'entrée du péché dans le monde, Dieu a pris l'initiative de nous réconcilier, aussi mauvais que nous soyons, avec Lui. C'est-à-dire, dès le début, Dieu a œuvré pour résoudre le problème du péché, dont la solution

ultime se trouvait dans Sa propre mort sur la croix.

En Éden, Il avait appelé Adam, son chef-d'œuvre de la création, en lui demandant: « Où es-tu? » (Gn 3:9, LSG). Et aujourd'hui, Il continue de chercher Sa seule brebis perdue: nous. Il nous cherche un par un et a un plan parfait pour nous atteindre, en accomplissant la promesse originelle de l'Évangile annoncée en Genèse 3:15, qui met l'inimitié entre nous et Satan.

Parfois, l'Évangile est rendu si compliqué et si théorique qu'il a peu de sens pratique pour la vie au XXI<sup>e</sup> siècle. En réalité, il est très simple et direct.

L'Evangile comporte trois parties:

Premièrement, puisque nous sommes incapables de nous sauver nousmêmes, Jésus est venu et est mort pour nos péchés (voir Rm 5:6-8).

Deuxièmement, en acceptant Sa mort comme la nôtre, par la foi, la repentance et le baptême, nous sommes justifiés et libérés de la condamnation du péché (voir Rm 5:9-11; Rm 6:6, 7).

Troisièmement, la vie que nous vivons maintenant est le résultat de notre union avec Christ, de l'expérience de Sa puissance recréatrice et de Sa vie en

nous (voir 2 Cor 5:17-21; Gal 2:20).

Il ne s'agit pas nécessairement d'étapes distinctes: elles peuvent se produire d'un seul coup, lorsque nous acceptons Jésus dans nos vies, et se renouvèlent chaque jour quand nous nous donnons à Lui. Quelle que soit la manière dont chacun de nous a expérimenté l'œuvre salvatrice du Christ dans sa vie, le fondement repose toujours sur la mort de Jésus. C'est à cela que nous devons toujours revenir.

Lorsque vous regardez votre caractère et votre être le plus profond, que vous dit cette vision sur votre besoin de la croix?

## Si vous persévérez dans la foi

**Lisez** Colossiens 1:23 (LSG). À votre avis, que veut dire Paul par ces paroles: « demeurez fondés et inébranlables » dans la foi? (Voir aussi Col 2:5; Eph 3:17.)

Il existe quatre types différents d'énoncés avec « si » en grec, chacun ayant des nuances différentes. Celui avec lequel Colossiens 1:23 commence suppose que la condition est vraie. Paul encourage ainsi les Colossiens en leur disant qu'ils vont effectivement persévérer dans la foi. Comme il l'indique peu après, il avait déjà vu des preuves de leur foi et de leur fermeté (Col 2:5). Néanmoins, leur espérance reste conditionnée à leur persévérance sur le chemin de foi qu'ils ont choisi.

Cette idée de persistance est le sens du mot grec traduit par « demeurez » (Col 1:23, LSG). Il est utilisé pour les scribes et les pharisiens qui continuaient à demander à Jésus ce qu'il fallait faire de la femme surprise en adultère (Jn 8:7), pour Pierre qui continuait à frapper à la porte après que Rhode eut reconnu sa voix et couru à l'intérieur pour prévenir les autres (Ac 12:16), ou encore lorsque Paul encouragea Timothée à rester fidèle aux instructions doctrinales et pratiques qu'il a données (1 Tim 4:16). Son sens ici est similaire, mais il s'applique aux croyants en général.

Comme nous le verrons dans la leçon de la semaine prochaine, Paul craignait que les Colossiens ne se tournent vers des voies de salut humaines, au lieu de s'accrocher à l'espérance offerte par l'Évangile (voir, par exemple, Col 2:8, 20-22). Le mot « fondé » fait référence au fait d'avoir un fondement solide de foi et d'amour, basé sur la Parole de Dieu (voir Mt 7:25; Eph 2:20; Eph 3:17).

À cela se rattache le mot grec traduit par « inébranlable », qui décrit une structure immuable et, par extension, un chrétien qui ne peut pas être détourné « de l'espérance de l'Évangile » (Col 1:23). Le même mot est utilisé dans 1 Corinthiens 15:58: « soyez fermes, inébranlables, travaillant de mieux en mieux à l'œuvre du Seigneur, sachant que votre travail ne sera pas vain dans le Seigneur » (LSG). Contrairement à la croyance commune selon laquelle « une fois sauvé, sauvé pour toujours », Paul dit quelque chose de tout à fait différent.

Quelle a été votre expérience concernant l'importance du fait de continuer à manifester la foi? Pourquoi devez-vous toujours faire un choix conscient de le faire? Que se passera-t-il si vous ne le faites pas?

## Le plan éternel de Dieu

Genèse 1-3 montre à lui seul que le mal existait avant la chute d'Adam et Ève. En terme conceptuel, le « mal » était déjà apparu, dans le nom de « l'arbre de la connaissance du bien et du mal » (Gn 2:9, 17). Ensuite, le serpent avait accusé Dieu de mentir alors que c'est lui, le serpent, qui mentait. L'existence du serpent (Apo 12:9), ainsi que ses mensonges, montrent la réalité du mal. Ainsi, même dans l'Éden avant la chute, la présence du mal était manifeste.

**Lisez** Colossiens 1:24, 25. Que dit Paul au sujet de ses souffrances pour l'amour du Christ?

Bien que Paul ait écrit aux Colossiens alors qu'il était assigné à résidence à Rome, sa plus grande souffrance provenait peut-être du fait de ne pas pouvoir œuvrer activement d'un endroit à l'autre et d'une maison à l'autre, comme il le faisait auparavant (Ac 20:20). Ces afflictions (ou tribulations), que le Christ avait annoncées (Mt 24:9; Jn 16:33), « ne sauraient être comparées à la gloire à venir qui sera révélée pour nous » (Rm 8:18). Voilà la vue d'ensemble. Tout comme Paul l'avait écrit aux chrétiens de Philippes, il se réjouit aussi auprès des Colossiens de ses souffrances, qui sont pour leur bien (Col 1:24).

Paul était peut-être en prison, mais « la parole de Dieu n'est pas liée » (2 Tim 2:9). Pendant sa captivité, il écrivit aussi Philippiens, Éphésiens et Philémon. Après sa libération, Dieu l'inspira pour rédiger 1 Timothée et Tite. Puis, lors de son emprisonnement final à Rome, il rédigea 2 Timothée. En bref, ces dernières années offrirent à Paul l'occasion de rédiger une partie substantielle du Nouveau Testament, comprenant probablement l'Épitre aux Hébreux.

Le plan éternel de Dieu envisageait tout cela et bien plus encore. Le mot grec que Paul avait utilisé en Colossiens 1:25, généralement traduit par « intendance », est *oikonomia*. Utilisé dans un sens restreint (comme dans 1 Tim 1:4), il signifie « la manière dont Dieu administre les choses » (Luke Timothy Johnson, *The First and Second Letters to Timothy*, New York, Doubleday, 2001, p. 164). Cela inclut l'apostolat de Paul. Mais dans un sens plus large, il englobe toutes les dispositions prises par Dieu dans Son plan de salut. Le ministère de Paul, celui des autres apôtres et même des prophètes de l'Ancien Testament (*Eph 2:20; Eph 3:5*), y compris Moïse, avaient pour but d'annoncer « pleinement la parole de Dieu » (*Col 1:25*), le tout en lien avec ce plan divin.

Bien que nous examinions ce sujet de plus près dans l'étude de demain, il est déjà utile de remarquer que Paul comprenait que son ministère n'était qu'une petite partie d'un plan divin beaucoup plus vaste et ancien, amorcé « depuis la création du monde » (Mt 13:35; Eph 1:4).

Pensez à votre propre vie. Comment vos décisions, grandes ou petites, peuvent-elles s'inscrire dans le plan plus large de Dieu? Peut-on vraiment savoir si une décision est « petite »? Comment pourrait-elle avoir des répercussions plus grandes qui n'apparaitront que plus tard?

### Le mystère de Dieu révélé

**Lisez** Colossiens 1:26-27. Paul mentionne deux fois le « mystère ». De quel mystère parle-t-il?

Dans un autre passage, Paul fait référence à la sagesse de Dieu, « mystérieuse et cachée », qui est le dessein éternel que Dieu, « avant les siècles, avait destinée pour notre gloire » (1 Cor 2:7, LSG) et révélé par le plan du salut. Pierre évoque cette vérité comme une chose que les prophètes avaient anticipée, et « dans lesquelles les anges désirent plonger leurs regards » (1 Pi 1:10-12). Ce plan a été conçu « avant la fondation du monde » (1 Pi 1:20) et « caché pendant des siècles » (Rm 16:25). Cependant, à travers la vie, la mort et la résurrection du Christ, ce mystère a été dévoilé (2 Cor 3:14).

Comment les références suivantes au mystère de Dieu éclairent-elles divers aspects du plan du salut?

| 1. Eph 1:7-10  |      |      |
|----------------|------|------|
| 2. Eph 3:3-6 _ | <br> | <br> |

À la fin, « toutes choses » dans le ciel et sur la terre seront rassemblées dans une unité parfaite en Christ. C'était l'objet de la prière du Christ dans Jean 17. La manière exacte dont cela se réaliserait était un mystère désormais révélé par l'Évangile.

Pourquoi Dieu nous aimerait-Il tant qu'Il donnerait Jésus, le trésor inestimable du ciel, pour notre salut? Ce sera notre sujet d'étude tout au long de l'éternité. Mais nous savons ceci: le Christ « est mort pour tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus pour eux-mêmes, mais pour celui qui est mort et ressuscité pour eux » (2 Cor 5:15, LSG). En conséquence, tous ceux qui croient en Christ, Juifs et Gentils, participent également aux promesses de Dieu par l'Évangile et ont été rassemblés en un seul corps, l'Église.

« Christ en vous » (Col 1:27) fait référence à la présence de Christ dans le cœur par la foi (Eph 3:17; cf. Gal 2:20). Cette union spirituelle avec le Christ permet aux croyants, dès maintenant, de s'assoir « ensemble dans les lieux célestes » (Eph 2:6) et de gouter « les puissances du siècle à venir » (Heb 6:5). Par la présence de Christ dans nos vies, Il commence déjà à nous unir au ciel. C'est l'Évangile, agissant dans le cœur des croyants, qui nous a rendus capables d'avoir part à l'héritage des saints dans la lumière » (Col 1:12, LSG).

### La puissance de l'Évangile

**Lisez** Colossiens 1:28-29. Sur quoi Paul insiste-t-il? Selon vous, pourquoi l'expression « tout homme » (*LSG*) est-elle répétée trois fois?

Le point central de la prédication de Paul était le Christ et Sa crucifixion (1 Cor 1:23). Selon Éphésiens 5:27, le but du sacrifice de Christ est « de faire paraître devant lui cette Église glorieuse, sans tache, ni ride, ni rien de semblable, mais sainte et irrépréhensible » (LSG). Ainsi, le but de la prédication de l'Évangile de Paul était de « présenter à Dieu tout homme, devenu parfait en Christ » (Col 1:28, LSG). Il faisait cela en enseignant et en avertissant, en présentant les différents points de la doctrine et de la pratique chrétienne (2 Thes 2:15; 1 Tim 4:11; 1, Tim 5:7; Tt 1:9) et en mettant en garde contre les conséquences du rejet de l'Évangile et contre les dangers des faux enseignants (Ac 20:29-31; Rm 16:17).

C'est en acceptant les enseignements et en tenant compte des avertissements de l'Écriture que nous devenons des chrétiens matures. La maturité est un concept important. Les parents d'un nouveau-né célèbrent chaque étape: les premiers mots, les premiers pas, l'apprentissage de la lecture. Quel parent ne s'alarmerait pas si son enfant, après plusieurs années, ne savait toujours ni marcher ni parler? La croissance et le développement sont normaux et attendus. Il en va de même pour la vie chrétienne.

Le mot grec traduit par « parfait » (teleios) signifie complet, mûr, sans défaut. À travers le processus de croissance chrétienne, nous prenons conscience de la profondeur de la loi de Dieu et du fait que ses exigences « n'ont point de limite » (Ps 119:96, LSG). Nous comprenons qu'elle s'étend jusqu'aux

« sentiments et pensées du cœur » (Heb 4:12).

Mais nous devons être prudents, c'est pourquoi Paul a employé le mot « avertissant » dans Colossiens 1:28 (BDS). La voie qui « parait droite... c'est la voie de la mort » (Pr 14:12, LSG). Le discernement spirituel vient d'une connaissance de la Parole de Dieu, guidée par l'Esprit. Les faux enseignements contiennent souvent une part de vérité, mais ils ajoutent ou retranchent quelque chose à ce que dit la Bible (voir Esa 8:20). Souvent, cela ne consiste pas à nier frontalement la parole de Dieu, mais à suggérer que ce n'est pas réellement possible ou que cela ne s'applique pas à notre époque. Nous devons être prudents comme les serpents et simples comme des colombes pour discerner la vérité doctrinale de l'erreur.

Comment comprenez-vous ce que signifie le fait d'être « parfait en Christ » (Col 1:28)? Comment la compréhension de ce que Jésus a accompli pour nous à la croix nous aide-t-elle à saisir la signification du fait d'être « parfait en Christ »?

**Réflexion avancée:** « Nous ne possédons pas de justice personnelle qui nous permette de répondre aux exigences de la loi de Dieu. Mais Jésus-Christ nous a préparé une issue... Si vous vous donnez à lui et si vous l'acceptez comme votre Sauveur, quelque coupable que votre vie ait pu être, vous êtes, à cause de lui, considéré comme étant juste. Le caractère de Jésus-Christ est substitué à votre caractère, et vous avez accès auprès de Dieu comme si vous n'aviez jamais péché. "Il y a plus: Jésus change votre cœur; il y habite par la foi. Ces rapports avec Jésus par la foi et cette reddition constante de votre volonté à la sienne, il faut les maintenir. Tant que vous le ferez, il produira en vous "le vouloir et le faire, selon son bon plaisir"... Nous n'avons donc en nous absolument rien dont nous puissions tirer vanité. Nous n'avons aucun sujet de nous glorifier. C'est sur la justice de Jésus qui nous est imputée, et sur celle que son Esprit produit en nous et par nous, que reposent toutes nos espérances. » Ellen G. White, *Le meilleur chemin*, p. 60-61.

« Il m'a été montré avec beaucoup de force que plusieurs nous quitteraient pour s'attacher à des esprits séducteurs et à des doctrines de démons. Le Seigneur désire que toute personne qui professe croire à la vérité en ait une connaissance lucide. » Ellen G. White, Évangéliser, p. 328.

#### **Discussion:**

- 1 Relisez le verset à mémoriser: « Celui qui n'a point connu le péché, il l'a fait devenir péché pour nous, afin que nous devenions en lui justice de Dieu » (2 Cor 5:21). Que signifie cela? Que signifie le fait que Christ soit devenu péché pour nous, et comment cela devrait-il nous aider à comprendre la nature substitutive de la croix? De plus, que signifie le fait de devenir « en lui justice de Dieu »?
- 2 Attardez-vous sur la doctrine selon laquelle « une fois sauvé, sauvé pour toujours », à laquelle croient de nombreux chrétiens. Pourquoi croyons-nous qu'il s'agit d'une fausse doctrine? Quels dangers évidents présente-t-elle pour celui qui y croit? Comment pouvons-nous, même en rejetant cette doctrine, avoir l'assurance du salut?
- **3** Dans quelle mesure êtes-vous « fondés et inébranlables » (Col 1:23, LSG) dans votre foi? Connaissez-vous vraiment ce en quoi vous croyez et la raison pour laquelle vous y croyez? Que pouvez-vous faire pour mieux connaitre vos convictions? Et pourquoi est-il si important d'être « fondés et inébranlables » dans la foi?

# Histoire Missionnaire

### Déplacer le weekend de deux jours

près avoir perdu deux emplois à cause de sa foi adventiste du septième jour, René pria de nouveau Dieu aux Philippines. « Seigneur, dit-il, il semble qu'être adventiste soit réservé aux riches. Je n'arrive pas à trouver un emploi qui ne m'oblige pas à travailler le samedi. Comment allons-nous survivre?

Bien qu'il ait un diplôme universitaire, René acceptait de petits boulots sur des chantiers de construction. Le salaire, cependant, n'était pas suffisant pour nourrir sa famille grandissante. Il était maintenant père de deux enfants. Il pria à nouveau: « Seigneur Dieu, peux-Tu m'aider à trouver un emploi pour soutenir ma famille? »

Ensuite, il vit une annonce pour un emploi en comptabilité au Moyen-Orient. Il devrait laisser sa famille aux Philippines. Il postula pour le poste et, après une entrevue, il fut embauché. Ce fut une période difficile: à son arrivée, René apprit que le weekend national a lieu les jeudis et vendredis. Cela signifiait que les gens devaient travailler les samedis et les dimanches.

Alors que René devait se rendre au bureau le samedi, il n'avait pas vraiment de travail à faire. Il lisait la Bible et les écrits d'Ellen White. Son patron ne venait que le samedi soir, donc René ne travaillait pas pendant la journée. Mais il se sentait toujours mal parce qu'il allait au travail le jour du sabbat. Il avait l'impression de compromettre sa foi et il aspirait à aller à l'Église le jour du sabbat. « Seigneur, pria-t-il, si Tu me donnes la chance d'aller à l'Église le samedi, je sanctifierai le sabbat jusqu'à ma mort. »

Il fit cette prière pendant deux ans, puis il discuta avec son patron.

« S'il vous plaît, donnez-moi le samedi pour mon repos du sabbat », dit-il.

« Non, je ne peux pas vous le permettre », répondit son patron. Mais il fit une exception et dit: « Si mon roi déclare que le vendredi et le samedi sont le weekend, alors vous êtes libres de vous reposer. »

René pria: « Seigneur, Tu as entendu les paroles de mon patron. Aide-moi, s'il

Te plaît. »

Trois mois plus tard, le patron de René était en Europe lorsque le roi signa un décret selon lequel le weekend du pays serait déplacé au vendredi et au samedi. René, qui priait constamment, n'avait pas entendu la nouvelle et s'était rendu au bureau comme d'habitude à 9 heures le samedi matin. Après s'être assis, il vérifia ses e-mails pour voir si des messages importants étaient arrivés. C'est alors qu'il vit le message de son patron. Il lut: « René, j'ai appris la nouvelle de mon roi. Je me souviens de la promesse que je t'ai faite que tu seras libre de te reposer si

mon roi déclare que le vendredi et le samedi sont le weekend. » René ferma le bureau et se rendit à l'Église. Il était si heureux

qu'il en a pleuré.



René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 1000 missionnaires, dont le siège à Silang, aux Philippines, a été construit avec l'aide d'une offrande du treizième sabbat de 1996. Vous en saurez davantage la semaine prochaine.

# La plénitude en Christ



### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Col 2; Heb 7:11; Esa 61:3; 1 Cor 3:6; Dt 31:24-26; Rm 2:28, 29; Rm 7:7.

**Verset à mémoriser:** « Que personne donc ne vous juge au sujet du manger ou du boire, ou au sujet d'une fête, d'une nouvelle lune, ou des sabbats: c'était l'ombre des choses à venir, mais le corps est en Christ » (Colossiens 2:16, 17, LSG).

ous a-t-on déjà demandé pourquoi vous observez le sabbat? Peutêtre même que le verset à mémoriser de cette semaine a été utilisé comme « preuve » contre cela. Pourtant, ce texte ne visait pas le quatrième commandement, mais répondait aux erreurs propagées par certains faux docteurs de l'Église. Quelles étaient ces erreurs?

Tout d'abord, le faux enseignement est décrit comme s'appuyant sur « la philosophie », « la tradition des hommes », « les rudiments du monde » et « non sur Christ » (Col 2:8, LSG).

Cela impliquait également la circoncision et l'observation des fêtes juives (Col 2:11, 16), ainsi que les rituels de pureté juive et les prescriptions alimentaires (Col 2:16, 21). Il s'agissait aussi de l'adoration des anges ou d'une tentative d'imiter le culte des anges (Col 2:18).

Enfin, cet enseignement reposait sur « les ordonnances et les doctrines des hommes » et pouvait inclure des pratiques ascétiques (Col 2:22, 23).

Ces faux docteurs étaient clairement religieux et sincères, mais ils s'étaient trompés sur l'Évangile. Cette semaine, nous analyserons les raisons sous-jacentes et comprendrons en quoi le verset à mémoriser ne se rapporte pas à notre observance du sabbat du septième jour.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 7 mars.

### La sagesse et la connaissance de Dieu

Job demanda: « Mais la sagesse, où se trouve-t-elle? Où est la demeure de l'intelligence? » (*Jb 28:12, LSG*). Paul répondit que, en Christ, «sont cachés tous les trésors de la sagesse et de la science » (*Col 2:3, LSG; cf. 1 Cor 1:30*). Si nous avons Christ, nous possédons tout, même la « pleine intelligence pour connaître » le sens de la vie (*Col 2:2, LSG*). Par Lui, le mystère de Dieu, qui embrasse tout le plan du salut, a été révélé.

Lisez Colossiens 2:1-7. Quel était le but de Paul en écrivant cette Épitre?

Le terme grec *paraklēthōsin* signifie « encouragés » ou « réconfortés » *(Col 2:2)*. Le désir de Paul était non seulement d'aider les croyants de Colosses à reconnaitre les faux enseignements, mais aussi de les unir dans l'amour chrétien. Le temps employé pour les verbes indique sa confiance dans l'efficacité de sa lettre.

Cependant, il les félicite pour « le bon ordre qui règne parmi [eux], et la fermeté de [leur] foi en Christ » (Col 2:5, LSG). Le terme grec taxis, traduit par « ordre », est utilisé dans le Nouveau Testament en référence à l'ordre sacerdotal d'Aaron (Lc 1:8; Heb 7:11) et à celui de Melchisédek (Heb 5:6, 10, LSG; Heb 6:20, LSG; Heb 7:11, 17, LSG), mais Paul l'applique à l'ordre dans l'Église (1 Cor 14:40), y compris ici.

Souvent, on considère l'organisation de l'Église comme une simple structure administrative sans portée théologique. Or, en prescrivant un décorum approprié dans le culte (voir, par exemple, 1 Cor 11), et en définissant les critères de sélection des anciens et des diacres (1 Tim 3; Tt 1), Paul veillait à maintenir l'ordre dans l'Église. Par ces mesures, la sagesse divine et l'enseignement biblique sont conservés et transmis fidèlement.

Grâce à l'enseignement juste qu'ils avaient reçu des collaborateurs de Paul, les Colossiens avaient une foi « ferme ». Elle ne pouvait vaciller, car elle reposait sur un fondement biblique solide, qui, s'il était maintenu, les protègerait des erreurs des faux docteurs.

| Quelle a été votre expérience | concernant le besoir | ı d'« ordre » | dans votre |
|-------------------------------|----------------------|---------------|------------|
| propre vie spirituelle?       |                      |               |            |
|                               |                      |               |            |
|                               |                      |               |            |

### Enraciné et grandissant en Christ

Le thème de l'épître aux Colossiens contient l'une des exhortations les plus claires pour la vie chrétienne: « Ainsi donc, comme vous avez reçu le Seigneur Jésus Christ, marchez en lui » (Col 2:6, LSG). Nous recevons le salut en recevant une Personne, non un simple ensemble de doctrines. Mais accepter Jésus signifie également accepter Ses enseignements, tels que transmis par les apôtres et les prophètes (voir Eph 2:20).

Avant tout, accepter Christ implique de mourir à soi-même, un abandon total de sa volonté au Christ vivant. La Parole vivante (Jésus) ne peut être dissociée de la Parole écrite (la Bible): elles sont indissociables et se complètent. En vérité, ce n'est que par les Écritures que nous pouvons connaître Jésus. Nous « marchons » ou vivons « en Lui », c'est-à-dire que nous laissons Sa Parole et Son Esprit guider chacune de nos décisions et de nos pratiques.

Dans Colossiens 2:7, Paul utilise une métaphore biblique courante qui compare les chrétiens à des plantes. Nous devenons enracinés en Christ en L'acceptant comme Sauveur et en ordonnant notre vie selon Sa Parole. C'est ainsi que nous devenons « affermis par la foi ».

**Comment** les passages suivants éclairent-ils la métaphore de la plante comme symbole du croyant? (Voir Esa 61:3; Mt 3:10; Lc 8:11-15; 1 Cor 3:6.)

Paul expose deux voies possibles pour le croyant. L'une consiste à rester une « plantation de l'Éternel » (Esa 61:3) et à demeurer complet en Christ en s'attachant à Lui et à Ses enseignements. L'autre pourrait être comparée à une plante artificielle, semblant vivante mais en réalité sans vie. En adoptant des philosophies et des traditions humaines, nous nous laissons prendre au piège (en « proie », Col 2:8, LSG). Bien que le Christ nous ait libérés, il est possible d'être à nouveau asservis sous un joug de servitude (Gal 5:1; cf. Ac 15:10).

En somme, adopter des enseignements non bibliques revient à rejeter Christ, car ceux qui les suivent acceptent, hélas, un autre Évangile et placent l'autorité humaine au-dessus de celle des Écritures (*voir Gal 1:6-9*). Cela était dangereux pour l'Église primitive et le demeure encore aujourd'hui.

Quelle a été votre propre expérience de ce que signifie le fait de mourir à soi-même pour recevoir Christ? Pourquoi cela doit-il être un processus continu?

### Cloué à la croix

**Lisez** Colossiens 2:11-15. Quels problèmes Paul semble-t-il combattre ici?

Combien de fois ces versets, notamment Colossiens 2:14, ont-ils été mal interprétés comme arguments contre l'observation du sabbat du septième jour?

Pour comprendre ces textes, deux principales interprétations ont été proposées par les adventistes du septième jour: premièrement, « l'acte » cloué sur la croix serait la liste des accusations « contre nous », semblable à l'inscription placée par Pilate au-dessus de la croix de Jésus (Mt 27:37; Jn 19:19, 20). Deuxièmement, la loi cérémonielle écrite par Moïse (voir Dt 31:24-26) a été clouée sur la croix.

Si l'on replace le verset dans son contexte, il traite clairement de la loi cérémonielle. Paul évoque également la « circoncision que la main n'a pas faite » (Col 2:11), c'est-à-dire « du cœur » (Rm 2:28, 29; cf. Dt 30:16), en contraste avec la circoncision charnelle, l'une des prescriptions majeures de la loi cérémonielle (Lv 12:3; cf. Ex 12:48).

Paul associe ensuite cette transformation intérieure au « dépouillement du corps de la chair » et au baptême par immersion. Par ce baptême, nous nous identifions à la mort et à la résurrection de Christ (Col 2:11, 12).

Cette expérience de conversion est ensuite décrite comme un passage de la « mort par vos offenses » à « la vie » avec Christ qui nous a fait « grâce pour toutes nos offenses » (Col 2:13, LSG).

Le mot « ordonnances » (Col 2:14) fait référence aux décrets légaux, qu'ils soient séculiers (Lc 2:1, Ac 17:7) ou ecclésiastiques (Ac 16:4). La seule autre utilisation de ce terme grec par Paul désigne la loi cérémonielle, qui constituait une barrière entre Juifs et Gentils (Eph 2:14, 15).

Puisque Paul avait déjà évoqué le pardon et la transformation intérieure symbolisée par le baptême, il est peu probable qu'il revienne sur ce sujet avec une métaphore différente, non utilisée ailleurs dans les Écritures. Au contraire, il semble rappeler, comme dans l'épître aux Éphésiens, que les croyants d'origine paienne de Colosses ne sont pas tenus d'observer la loi cérémonielle, y compris la circoncision et les prescriptions de pureté (cf. Ac 10:28, 34, 35).

De toute évidence, Paul n'enseignait pas que les dix commandements avaient été cloués à la croix, puisqu'ailleurs il définit le péché comme la transgression de la loi (Rm 7:7).

### L'ombre ou le corps?

**Lisez** Colossiens 2:16-19. Quelles sont les pratiques judéo-chrétiennes soulignées ici par Paul?

À ce jour, les érudits ne s'accordent pas sur les questions exactes que Paul abordait ici. Nous pouvons toutefois être certains que l'Épître de Paul elle-même offre de nombreux indices sur l'influence judéo-chrétienne qui semble avoir provoqué des divisions au sein de cette Église d'origine non juive (Col 2:13). Autrement dit, certains croyants juifs imposaient des pratiques qui n'étaient pas nécessaires aux nouveaux membres.

De toute évidence, Colossiens 2:16 énumère un certain nombre de pratiques juives régulières qui étaient apparemment maintenues par certains Juifs convertis au christianisme. Mais même les éléments mentionnés dans Colossiens 2:18 relèvent du même contexte. Jésus avait critiqué les prétentions à l'humilité parmi les chefs religieux (voir par exemple Mt 6:1, 5, 7, 16). Les rouleaux de Qumran montrent que, dans certaines conceptions juives de l'adoration, les anges occupaient une place importante. Ainsi, les problèmes auxquels Paul était confronté à Colosses étaient probablement semblables à ceux qu'il avait rencontrés ailleurs.

Étant donné que Colossiens 2:16 est si souvent mal compris, il est important

de l'examiner attentivement. Remarquez ces points:

L'usage de « donc » (LSG) par Paul indique qu'il tire ici une conclusion de ce qu'il avait déjà exposé. Auparavant, il avait déjà écarté la nécessité de la circoncision littérale, car c'est le changement intérieur du cœur qui importe (Col 2:11-15).

Le « manger et le boire » font référence aux offrandes de repas et de libations

que les Israélites apportaient au temple.

La mention d'une « fête, d'une nouvelle lune, ou des sabbats » (Col 2:16, LSG) semble faire allusion à Osée 2:11, où la même séquence de jours cérémoniels est évoquée, incluant les sabbats cérémoniels (voir, par exemple, Lv 23:11, 24, 32).

L'interprétation de Paul elle-même est essentielle à notre compréhension de ce verset: ces choses sont « l'ombre des choses à venir, mais le corps est en Christ » (Col 2:17, LSG). Ces jours cérémoniels, à l'instar des sacrifices, annonçaient l'œuvre du Christ (voir 1 Cor 5:7; 1 Cor 15:23). Le sabbat du septième jour, en revanche, a été institué en Éden, avant le péché, bien avant l'adoption des sacrifices cérémoniels du sanctuaire; il ne s'agissait donc pas d'une ombre destinée à disparaitre après la croix.

Bien que le sabbat du septième jour ne soit pas en cause ici, comment pouvez-vous appliquer le conseil de Paul de ne pas juger les autres?

### Les ordonnances des hommes

**Lisez** Colossiens 2:20-23. Comment comprenez-vous les avertissements de Paul à la lumière des autres éléments abordés dans ce chapitre?

Tout comme dans son Épitre aux Galates, Paul qualifie le souci de l'observation des cérémonies juives de « rudiments du monde » (Col 2:8, 20, LSG; cf. Gal 4:3, 9). En d'autres termes, tout comme le temple terrestre, ces pratiques appartiennent à la terre, tandis que notre citoyenneté est céleste. Nous n'avons pas besoin d'être alourdis par la loi cérémonielle, car elle n'était qu'une préfiguration de la réalité que nous possédons désormais en Christ. Ainsi, même si elles ont été initialement données par Dieu, ces ordonnances, ayant accompli leur rôle, ne sont plus nécessaires.

Puisque toutes ces règles ont été abolies à la croix, comme l'indique la main divine déchirant le voile du temple (Mt 27:51; cf. Dn 9:27), les chrétiens (y compris les judéo-chrétiens) n'y sont plus assujettis. En s'y soumettant, on s'identifierait en réalité à ce monde périssable, en contraste avec le monde nouveau promis en Christ. Après tout, nous attendons avec impatience « de nouveaux cieux et une nouvelle terre, où la justice habitera » (2 Pi 3:13) et pas

seulement une rénovation de cette ancienne terre.

En outre, les pharisiens et les scribes avaient ajouté aux règles mosaïques des exigences humaines supplémentaires (voir Mc 7:1-13). La perpétuation des cérémonies de l'Ancien Testament, accomplies par le Christ, ne pouvait donc plus être considérée comme requise divinement, mais uniquement comme des obligations humaines. Elles devenaient en réalité un fardeau pour la foi, plutôt qu'un soutien spirituel. Il est si facile de finir par considérer ces observances non seulement comme un moyen de se sentir supérieur à ceux qui ne les pratiquent pas, ce qui est déjà regrettable, mais aussi, peut-être, comme méritoires pour le salut, un piège que nous devons éviter.

Tout au long de l'histoire chrétienne, les experts bibliques ont succombé à la tentation de substituer leur autorité au Saint-Esprit pour guider les croyants dans la compréhension du texte. Christ Lui-même est la source d'où jaillit la vérité des Écritures, telle qu'enseignée par Paul et les autres rédacteurs inspi-

rés.

Comment pouvons-nous nous assurer que notre unique fondement pour le salut réside dans ce que Jésus a fait pour nous, hors de nous, à notre place—indépendamment de ce qu'Il accomplit en nous? **Réflexion avancée:** « Alors qu'aux temps apostoliques, les imposteurs s'efforçaient par la tradition et la philosophie de détruire la foi dans les saintes Écritures, de nos jours, par la "haute critique", l'évolutionnisme, le spiritisme, la théosophie, le panthéisme, l'ennemi de toute justice cherche à égarer les âmes. Pour beaucoup de gens, la Bible est une lampe sans huile, parce qu'ils suivent des sentiers où les croyances spéculatives mènent à la confusion et aux erreurs. L'œuvre de la haute critique, en disséquant, en conjecturant, en reconstruisant, détruit la foi dans l'inspiration de la Bible. C'est frustrer la Parole de Dieu de son pouvoir de diriger, d'élever, d'inspirer les vies humaines que de professer de telles théories. Le spiritisme enseigne aux multitudes que le désir est le mobile le plus puissant, que licence signifie liberté et que l'homme n'est responsable que de lui-même.

Le disciple du Christ entendra les "discours séduisants" contre lesquels l'apôtre met en garde les croyants de Colosses. Il aura affaire avec les interprétations spiritualistes des Écritures, mais il ne les acceptera pas. Il fera entendre clairement les vérités éternelles de la Parole. Les yeux fixés sur le Christ, il ira de l'avant sur le chemin que le Sauveur a tracé, rejetant toute idée qui n'est pas en harmonie avec son enseignement. Le sujet de sa contemplation et de ses méditations sera la vérité divine. Il considèrera la Bible comme étant la voix d'en haut s'adressant directement à lui. Ainsi, il trouvera la divine sagesse. » Ellen G. White, *Conquérants pacifiques*, p. 421-422.

### **Discussion:**

- **1** Que signifie le fait qu'en Christ « habite corporellement toute la plénitude de la divinité » et qu'Il « est le chef de toute domination et de toute autorité » (Col 2:9, 10, LSG)? Voir aussi Jn 1:1; Heb 1:3; 1 Pi 3:22.
- 2 Nous avons probablement tous entendu Colossiens 2:14-16 être utilisé comme argument contre le sabbat du septième jour. Quels autres problèmes, en plus de ce que la leçon de cette semaine a mis en évidence, surgissent lorsque l'on utilise ces textes pour prétendre que nous n'avons plus besoin d'observer le quatrième commandement?
- 3 Comment gérez-vous ceux qui insistent pour que nous observions également les lois cérémonielles? Bien que l'on puisse, peut-être, trouver des bénédictions spirituelles ou théologiques à leur maintien, quels problèmes apparaissent-ils si l'on exige leur observation?
- 4 Ellen G. White a écrit que nous devons considérer la Bible « comme étant la voix d'en haut s'adressant directement » à nous. Pourquoi devonsnous alors nous prémunir soigneusement contre quiconque ou quoi que ce soit qui pourrait affaiblir notre foi dans l'autorité et l'inspiration de toutes les Écritures, même celles qui nous mettent parfois mal à l'aise?

# Histoire Missionnaire

### Risquer la prison ou la mort

près six mois passés à aller à l'Église le jour du sabbat, René fut convoqué par son patron. « L'autre comptable ne travaille pas aussi bien que vous », dit-il. « Puis-je vous demander un service? Pouvez-vous travailler au moins une heure le samedi? »

René se souvint qu'il avait prié pendant deux ans: « Seigneur, si Tu me donnes la chance d'aller à l'Église le samedi, je sanctifierai le sabbat

jusqu'à ma mort. »

Il secoua la tête. « Je ne peux pas », dit-il.

« Vous devez le faire », dit son patron. « Seulement une heure. À quelle heure allez-vous à l'Église? »

« De 8 à 12 heures. »

« Dans ce cas, vous pouvez venir à 13 heures dans l'après-midi. »

« Mais c'est le samedi. »

« Peu importe. » « Ça ne me va pas. »

Le patron de René le regarda longuement et durement.

« C'est à vous de décider », dit-il, et partit.

Six semaines plus tard, le pátron lançà un ultimatum avec une menace à peine voilée. « Quelle est votre décision finale? », demanda-t-il. « Vous devez travailler samedi prochain. Si vous ne le faites pas, je ne saurai quoi faire. »

René savait qu'il travaillait dans un pays hostile au christianisme. Les gens n'avaient pas le droit d'exercer leur religion. Il avait entendu parler de personnes qui avaient été emprisonnées et menacées de mort pour leur foi. De retour chez lui, il s'écria: « Seigneur, on dirait que j'ai

beaucoup de problèmes. Veux-Tu que je meure ici? »

Trois jours plus tard, René se rendit à l'Église le jour du sabbat. Il vivait dans un appartement situé dans le même immeuble que son bureau. Alors qu'il quittait le bâtiment, un collègue lui demanda: « Tu ne viens pas travailler aujourd'hui? »

« Je ne viendrai pas » répondit René.

René avait un téléphone portable de l'entreprise et il l'a éteint. Il ne voulait pas être dérangé à l'Église.

Cet après-midi-là, son patron fit une visite surprise au bureau. Il appela René à plusieurs reprises, mais n'avait pas pu le joindre au télé-

phone. Plus tard, le collègue dit à René: « Le patron était comme le diable. Ses yeux étaient injectés de sang, comme s'il voulait te dévorer. Il voudra peut-être t'envoyer en prison. S'il te plaît, ne nous met pas aussi dans le pétrin. »



René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 1000 missionnaires, dont le siège à Silang, aux Philippines, a été construit avec l'aide d'une offrande du treizième sabbat de 1996. En savoir plus la semaine prochaine.

## Vivre avec Christ



### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Col 3:1-17; Rm 1:18; Rm 6:1-7; Eph 4:22-24: Dt 7:6-8: 1 S 16:23.

**Verset à mémoriser:** « Mais par-dessus toutes ces choses revêtez-vous de la charité, qui est le lien de la perfection » (Colossiens 3:14, LSG).

n nous exhorte souvent à ne point nous attacher outre mesure aux réalités célestes, sous peine de devenir inutiles aux affaires de la terre. S'il est vrai qu'un excès de spiritualité mal comprise peut nous éloigner de nos responsabilités concrètes, l'apôtre Paul souligne dans l'épître aux Colossiens (chapitre 3) une vérité tout aussi essentielle : quiconque s'attache trop aux choses terrestres devient, à l'inverse, d'aucune utilité pour le Seigneur dans les affaires célestes.

Paul nous invite ainsi à considérer un ensemble de principes à la fois élevés et profondément concrets, dont l'origine est céleste et que seuls peuvent saisir ceux qui sont « ressuscités avec le Christ » (Col 3,1). Ses conseils, bien qu'ancrés dans la réalité quotidienne, portent une puissance transformatrice capable d'éclairer l'ensemble de nos relations humaines — non seulement celles vécues au sein de l'Église, mais aussi toutes nos interactions avec autrui.

Christ Lui-même a déclaré: « Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, faites du bien à ceux qui vous haïssent... afin que vous soyez fils de votre Père qui est dans les cieux; car il fait lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et sur les injustes » (Mt 5,44-45, LSG).

Ces paroles semblent impossibles à mettre en pratique, n'est-ce pas? Et, en effet, elles le sont, d'un point de vue purement humain. Pour vivre ainsi, il nous faut d'abord mourir à nous-mêmes afin de vivre véritablement pour Dieu. C'est pourquoi nous devons élever notre pensée vers les réalités célestes, si nous voulons être réellement utiles, ici-bas, à notre Père céleste.

Au cours de cette semaine, nous découvrirons comment la vie en communion avec Christ transforme notre existence, dès maintenant et jusque dans l'éternité.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 14 mars.

### La pensée vers les choses célestes

**Lisez** Colossiens 3:1-4. Selon Paul, quelle est la condition nécessaire pour que nous ayons l'esprit tourné vers les choses célestes? Qu'en pensez-vous?

Du sommet d'une montagne, il est possible d'observer un vaste paysage qui s'étend tout autour de soi. Depuis des temps immémoriaux, les montagnes ont été fréquentées par ceux qui cherchaient à vivre une expérience plus intime avec Dieu (voir Ps 121:1-2). Même les montagnes artificielles, appelées ziggourats, ont été édifiées par les païens dans un but similaire: rencontrer les dieux. Il est intéressant de noter que la ville d'Ur, qu'Abram a été appelé à quitter, possédait une très grande ziggourat visible à des kilomètres à la ronde. Mais s'élever physiquement ne rapproche pas de Dieu. Aucun effort humain n'a jamais suffi pour atteindre le ciel sur le plan spirituel. Au contraire, ce n'est que par un miracle de grâce, par lequel nous sommes morts avec Christ et avons été ressuscités avec Lui (figurativement représenté par le baptême [Col 2:12-13]), qu'il est possible de se rapprocher du ciel.

Remarquez que depuis le début de Colossiens 3, l'accent est mis à plusieurs reprises sur ce qui est en haut, c'est-à-dire, ce qu'il y a au ciel: « les choses d'en haut », « où Christ est assis », « aux choses d'en haut », « avec Christ en

Dieu », « avec lui dans la gloire » (Col 3:1-4, LSG).

Certes, de nombreux aspects de la vie chrétienne échappent à la logique humaine. Comment une personne peut-elle « mourir » et « ressusciter » alors qu'elle est manifestement la même ? Ces réalités semblent absurdes pour l'esprit naturel, non transformé par le Saint-Esprit. Mais pour ceux qui ont reçu un cœur nouveau, la mort au péché et la résurrection avec Christ sont bien réelles. Comme le dit un hymne anglais: « Comment sais-je qu'Il vit ? Il vit dans mon cœur. »

Néanmoins, Paul donne ces commandements parce qu'il y a un besoin constant que cette vie spirituelle soit renouvelée (voir 2 Cor 4:16). Nous pouvons, en effet, tomber et nous perdre! Et nous ne sommes jamais à l'abri de la tentation dans cette vie.

Nous devons donc choisir chaque jour de « chercher les choses d'en haut » (Col 3:1). Notre vie éternelle est en sécurité, « cachée avec Christ en Dieu » (Col 3:3, LSG), mais l'expression extérieure de cette vie sera tout sauf cachée.

Où se trouvent souvent vos pensées: sur les choses d'en haut ou sur les choses d'en bas? Si elles se tournent souvent sur les choses d'en bas, comment en changer la direction?

### Mettre fin à l'amour des choses terrestres

Nous entendons aujourd'hui de nombreux slogans tels que: « Non à la guerre! » « Non à la déforestation! » « Non aux armes nucléaires! » Mais l'une d'entre elles que nous n'avons probablement jamais entendue est « Non à l'amour des choses terrestres! » Cela ne correspond tout simplement pas à la sensibilité de notre monde. Ce n'est pour autant pas parce que les autres slogans sont faux ou que ce qu'ils préconisent soit erroné. Ils sont juste très myopes, par rapport à la proximité de l'éternité. Notre objectif doit être éternellement plus élevé.

**Lisez** Colossiens 3:5-6 (voir aussi Rm 6:1-7). Comment faisons-nous l'expérience de ce que signifie le fait d'être mort à soi-même et aux choses terrestres, et de vivre pour « les choses d'en haut » (Col 3:1)?

Même si spirituellement nous sommes morts avec Christ, nos « membres », c'est-à-dire, les tentations que notre corps et notre esprit nous présentent, doivent être mis à mort. Mais nous devons nous rendre compte de deux choses en relation avec ce commandement.

Tout d'abord, dans Colossiens 3:1, la forme grecque que Paul utilise suppose que nous avons été, en effet, ressuscités avec Christ. Deuxièmement, le commandement dans Colossiens 3:5 est une conséquence de ce fait (« donc »). Nous pouvons mettre à mort les choses terrestres (l'impudicité, l'impureté, les passions, les mauvais désirs, et la cupidité, etc.) uniquement parce que nous avons été ressuscités avec Christ et que nous avons Sa vie spirituelle et Sa puissance pour chasser ces choses de nos esprits et de nos vies.

Il est intéressant de noter que la seule autre occurrence en grec de l'expression exacte qui apparait dans Colossiens 3:6, « la colère de Dieu », se trouve dans Romains 1:18. Dieu « livre » les gens à leurs propres mauvaises voies, et donc Sa colère « vient » aussi (voir Ap 6:16-17) « sur les fils de la rébellion » (Col 3:6, LSG). Dans Romains 1:18, Paul fait référence à « toute impiété et toute injustice », assimilant « l'impureté » (en utilisant le même mot grec que celui qu'on trouve dans Colossiens 3:5) très spécifiquement aux gens qui se livrent aux « convoitises de leurs cœurs; en sorte qu'ils déshonorent eux-mêmes leurs propres corps » (Rm 1:24, LSG).

Comment déshonorent-ils leur corps? D'abord, parce qu'ils refusent de reconnaitre le Créateur, mais aussi par des « passions infâmes: car leurs femmes ont changé l'usage naturel en celui qui est contre nature; et de même les hommes, abandonnant l'usage naturel de la femme, se sont enflammés dans leurs désirs les uns pour les autres, commettant homme avec homme des choses infâmes » (Rm 1:26-27, LSG).

Comment mettons-nous en pratique ces paroles: « Faites donc mourir les membres qui sont sur la terre » (Col 3:5)?

### Renouvelé dans la connaissance

**Lisez** Colossiens 3:6-11. Comment Paul poursuit-il son raisonnement?

Les premières paroles de Colossiens 3:8 signalent le changement radical et décisif de la mort à la vie: « Faites donc ». Le mot « donc » en grec est emphatique. Maintenant donc, c'est-à-dire, puisque vous êtes ressuscité avec Christ et que vous cherchez les choses d'en haut, votre vie présente doit montrer un contraste marqué avec votre vie antérieure. Après avoir fait mourir « les membres qui sont sur la terre » (Col 3:5, LSG), « maintenant, renoncez à toutes ces choses, à la colère, à l'animosité, à la méchanceté, à la calomnie, aux paroles malhonnêtes qui pourraient sortir de votre bouche » (Col 3:8, LSG).

La colère et l'irritation peuvent toutes deux décrire la réponse juste de Dieu au péché (évoqué hier) comme elles s'appliquent à Jésus (Mc 3:5, Ap 6:16). En revanche, nous sommes exhortés à être « prompt à écouter, lent à parler, lent à se mettre en colère; car la colère de l'homme n'accomplit pas la justice de Dieu » (Jc 1:19-20, LSG). La méchanceté souhaite le malheur à autrui. La calomnie est conçue pour diffamer. Paul condamne également le langage abusif et obscène. Enfin, il est interdit de se mentir les uns aux autres (cf. Lv 19:11, 18), « vous étant dépouillés du vieil homme et de ses œuvres » (Col 3:9, LSG).

Que veut dire Paul par le « vieil homme » par opposition à « l'homme nouveau »? Voir Rm 6:6 et Eph 4:22-24.

Les verbes que Paul emploie pour cette transformation de l'ancien au nouveau font allusion au vêtement, comme si l'on enlevait des vieux habits sales pour être revêtu de vêtements blancs (cf. Zac 3:4). Une distinction similaire est faite entre l'ancienne et la nouvelle alliance, caractérisées respectivement par la lettre extérieure de la loi et par la loi inscrite par l'Esprit dans le cœur (2 Cor 3:4-18).

Ces métaphores décrivent la conversion et ses effets, que Paul appelle une « nouvelle créature » (2 Cor 5:17, LSG). Nous sommes renouvelés « dans la connaissance, selon l'image de celui [Christ] » (Col 3:10, LSG), qui est l'image du Dieu invisible (Col 1:15). Acquérir la connaissance du Christ par Sa Parole nous transforme « en la même image, de gloire en gloire » (2 Cor 3:18). Cela nous place au-dessus de toutes les frontières ethniques, géographiques et sociales (Col 3:11), parce que nous sommes citoyens d'un royaume supérieur.

### Le caractère de la vie nouvelle

Après avoir décrit les mauvaises habitudes et les qualités négatives qui sont éliminées et mises de côté lorsque nous venons à Christ, Paul passe au positif, comme on passe des ténèbres à la lumière.

**Lisez** Colossiens 3:12-14. Comment les croyants sont-ils décrits et, selon vous, comment cela se rapporte-t-il aux qualités qu'ils doivent « revêtir »?

Tout comme Israël fut appelé par Dieu à être Son peuple spécial et à refléter Son caractère, ceux qui croient en Jésus sont « des élus de Dieu » (Col 3:12, LSG). Cependant, tous ne sont pas à la hauteur de cette vocation. Comme l'a dit Jésus: « il y a beaucoup d'appelés, mais peu d'élus » (Mt 22:14, cf. Mt 24:22, 24, 31). Les références de Paul aux élus ont un sens similaire (Rm 8:33, 2 Tim 2:10). De plus, tout comme Israël, Dieu « aime » les croyants et ils sont « un peuple saint » (Dt 7:6-8). Ce privilège comporte une responsabilité importante: « afin que vous annonciez les vertus de celui qui vous a appelés des ténèbres à son admirable lumière » (1 Pi 2:9, LSG). Et nous le manifestons par notre manière de vivre aujourd'hui.

Les huit qualités mentionnées par Paul constituent toute une liste! « revêtez-vous de compassion, de bonté, d'humilité, de douceur, de patience. Supportez-vous les uns les autres... pardonnez-vous réciproquement » et « par-dessus toutes ces choses... la charité » (Col 3:12-14, LSG). Celles-ci ne peuvent jaillir que d'un cœur uni à Christ, parce qu'elles décrivent Son caractère et la manière dont Il nous traite. Nous devons pardonner aux autres « De même que Christ vous a pardonné » (Col 3:13). L'amour est « le lien de la perfection » (Col 3:14, LSG), parce que c'est Son amour envers nous qui nous lie à Lui et nous permet d'aimer véritablement les autres (1 Jn 4:11, 12).

Ces qualités influencent nos relations de deux manières. Tout d'abord, faire preuve d'amour, de miséricorde, de bonté et de pardon envers les autres attire de la bénédiction sur nous-mêmes et sur les autres. Aimer et bénir autrui est une source de satisfaction. Les autres nous répondront généralement de la même manière, et nous continuerons à recevoir la miséricorde et le pardon de Dieu (Mt 5:7, Mt 6:14). Deuxièmement, et c'est là l'essentiel, cela glorifie Dieu et peut encourager d'autres personnes à croire et à suivre Jésus, car cela montre la puissance de la grâce divine. « Aucune influence n'a plus de force sur l'âme humaine que celle d'une vie désintéressée. L'argument le plus puissant en faveur de l'Évangile, c'est un chrétien aimant et aimable. » Ellen G. White, Le ministère de la guérison, p. 334.

Dans quelle mesure représentez-vous Jésus dans la façon dont vous traitez les autres, en particulier ceux qui peuvent se montrer méchants envers vous?

### Vivre la nouvelle vie

L'intérêt de Paul pour la paix et l'harmonie dans l'Église apparait clairement dans les derniers versets de Colossiens 3. Nous avons déjà étudié la paix de Dieu en détail (voir la leçon 7). Contrairement à la *pax romana*, la *pax Christi* n'est pas une paix imposée de l'extérieur, mais elle doit nous « gouverner » de l'intérieur. Cela ne peut se produire que si le Christ est au contrôle de notre vie.

**Lisez** Colossiens 3:16, 17. Qu'est-ce qui permet spécifiquement au Christ d'être au contrôle de notre vie, et quel rôle la musique joue-t-elle dans tout cela?

Le langage de Paul est très descriptif. Il évoque la parole du Christ qui habite en nous. Cela se produit lorsque nous lisons attentivement la Bible afin d'écouter et d'apprendre la sagesse divine. Apparemment, bien que le texte grec soit quelque peu ambigu, la musique joue un rôle important dans l'enseignement et l'exhortation les uns des autres: « instruisez-vous et exhortez-vous les uns les autres » (Col 3:16). Mais pas n'importe quelle musique. Paul emploie une terminologie très spécifique ici et dans Ephésiens 5:19: « par des psaumes, par des hymnes, par des cantiques spirituels ».

Bien que nous ne puissions pas en être certains, il semble qu'une distinction soit faite entre la collection existante de psaumes de l'Ancien Testament et une collection croissante d'hymnes du Nouveau Testament. « Cantiques spirituels » peut être un terme plus général désignant tout chant de louange lié à la vie spirituelle ou ecclésiale. Les paroles des chants servent à enseigner la vérité et à donner des instructions sur la façon de vivre la nouvelle vie chrétienne. De nombreux grands hymnes des derniers siècles contiennent des messages d'espérance et d'assurance puissants et édifiants, si nécessaires dans un monde qui nous tire si facilement vers le bas.

L'influence de la musique est puissante. La harpe de David avait un effet apaisant sur le roi Saül (1 S 16:23). Mais lorsque David devint son rival, la colère et le ressentiment de Saül montèrent (1 S 18:10, 11). Il a été cliniquement prouvé que la musique classique apaisante réduit l'anxiété, optimise les fonctions cérébrales, favorise la relaxation, soulage la douleur et favorise la socialisation.

Qui n'a pas observé la puissance de l'influence que la musique, bonne ou mauvaise, peut avoir sur nos émotions et nos pensées? La musique, la bonne, peut être spirituellement exaltante.

Nous sommes exhortés à faire tout « au nom du Seigneur Jésus » (Col 3:17). Pouvez-vous vraiment affirmer que vous le faites? Sinon, comment pouvez-vous changer? Autrement dit, que devez-vous cesser de faire si vous ne pouvez pas le faire au nom du Seigneur?

**Réflexion avancée:** « Quand l'Esprit de Dieu dirige la pensée et le cœur de l'homme converti, un nouveau chant s'élève de son âme; car il se rend compte que Dieu a accompli la promesse qu'il lui avait faite, que sa transgression a été pardonnée et son péché purifié. Le nouveau converti a manifesté sa repentance envers Dieu pour la violation de la loi, ainsi que sa foi envers le Christ, mort pour la justification du pécheur: "Étant donc justifié par la foi", il a "la paix avec Dieu par notre Seigneur Jésus-Christ".

Mais si cette expérience est celle du chrétien, ce n'est pas une raison pour qu'il se croise les bras, satisfait de ce qui a été accompli pour lui. Celui qui a résolu d'entrer dans le royaume des cieux s'apercevra bientôt que toutes les forces, toutes les passions de sa nature irrégénérée, soutenues par les puissances du royaume des ténèbres, sont liguées contre lui. Chaque jour, il doit renouveler sa consécration au Maitre, chaque jour, combattre contre le mal. Ses vieilles habitudes, ses tendances héréditaires au péché se coaliseront pour le dominer; il devra toujours être en garde contre ses adversaires, et lutter avec les armes du Christ pour triompher... Nous avons grand besoin d'une vie plus pure, plus noble, plus élevée. Nous pensons trop au monde et pas assez au royaume des cieux. Dans les efforts qu'il tente pour atteindre l'idéal divin, le chrétien ne doit pas se laisser aller au désespoir, car la perfection morale et spirituelle par la grâce et la puissance du Christ est promise à tous. Jésus est la source de la vie... Il met en œuvre, à notre service, les forces toutes-puissantes du ciel, et à chaque pas nous sommes amenés en contact avec son pouvoir vivifiant. » Ellen G. White, Conquérants pacifigues, pp. 423-424.

### **Discussion:**

- Quelle a été votre propre expérience concernant la promesse que vous avez été « justifié par la foi »? Comment cette merveilleuse promesse a-t-elle transformé votre vie? Comment cette promesse est-elle liée à l'idée que vous êtes aussi « ressuscités avec Christ »?
- 2 Selon vous, que signifie le fait d'avoir l'esprit tourné vers les choses célestes? Est-ce plus important que le fait de faire le bien sur terre? Comment faire la part des choses?
- © Pensez à l'influence que votre vie exerce sur les autres. Et bien que nous ayons tendance à penser à cela individuellement, qu'en est-il de notre influence en tant qu'Église? Quel est l'impact de votre Église locale sur votre communauté?
- 4 Lisez Colossiens 3:11. Que devrait nous enseigner ce passage sur l'unité que nous devons avoir en Christ?

# Histoire Missionnaire

### Faire face à un ultimatum

e jour du sabbat où René avait choisi d'aller à l'Église plutôt qu'au bureau, il était retourné dans le bâtiment où il vivait et travaillait après le coucher du soleil. Un collègue lui remit une lettre du patron. Il avait été licencié.

René était choqué. Il ne savait pas ce qui allait se passer ensuite. En tant qu'étranger travaillant dans un pays hostile au christianisme, il se demandait s'il pourrait tenir ferme pour Dieu s'il était envoyé en prison ou s'il risquait la mort. Il pria: « Seigneur, est-ce le moment pour moi de rentrer chez moi aux Philippines? Si Tu veux que je meure ici, cela me convient si telle est Ta volonté. Beaucoup de gens savent que je me bats pour ma foi. »

Tôt le lendemain matin, il se rendit au bureau et envoya un courriel à son patron. « Je vous respecte », écrivit-il. « Vous êtes mon ami et mon grand frère. Je sais que nous devons discuter des problèmes que j'ai causés, lorsque vous

viendrez au bureau. »

Ce soir-là, son patron vint au bureau. Il semblait contrarié. René pria: « S'il Te plaît Seigneur, aide-moi. Calme mon patron, mais si Ta volonté est que je meure,

je l'accepte. »

Le patron appela ensuite René. Ce dernier essaya de se lever mais n'y parvenait pas. Ses genoux ne le soutenaient pas. Il avait l'impression de mourir. De toutes ses forces, il se leva de sa chaise et se dirigea maladroitement, courbé, vers le bureau de son patron. Alors qu'il levait la main pour frapper à la porte, il entendit une voix murmurer: « N'aie pas peur. Je suis le vrai Dieu. Je suis fidèle à Mes promesses.

Un instant plus tard, il ouvrit la porte et vit le visage sévère de son patron. Lorsqu'il entra, la voix murmura deux fois: « Je suis le vrai Dieu. Je suis fidèle à

Mes promesses. À chaque répétition, la voix devenait plus forte. »

Le patron tendit deux feuilles de papier à René et lui dit: « Choisis-en un. » Lorsque René exprima sa perplexité, le patron dit: « L'un est un contrat de travail. L'autre est un billet d'avion. » Soulagé, René pria en silence: « Merci, Seigneur, ce n'est pas la prison. » Il choisit le billet d'avion. Mais le patron dit: « Lisez d'abord le contrat. »

René vit que son salaire serait doublé s'il travaillait une heure le samedi. Il choisit à nouveau le billet. Alors qu'il se demandait comment il allait le payer, il

entendit à nouveau la voix qui disait: « Je suis le vrai Dieu. Je

suis fidèle à Mes promesses. »

René rentra chez lui aux Philippines. Dans l'avion, il priait: « Seigneur, tu as dit: 'Je suis le vrai Dieu. Je suis fidèle à Mes promesses'. Quelle est Ta promesse pour moi? La voix murmura: « Tu n'auras pas à utiliser tout ton argent avant de trouver un nouvel emploi. »



René Tucaldo est le directeur financier du Mouvement des 1000 missionnaires, dont le siège à Silang, aux Philippines, a été construit avec l'aide d'une offrande du treizième sabbat de 1996. Lisez la suite de l'histoire la semaine prochaine.

## Vivre ensemble



**Lecture de la semaine:** Col 3:18-4:6; Eph 5:22-25, 33; Pr 22:6, 15; 1 Pi 2:16; 1 Thes 5:17.

Verset à mémoriser: « Que votre parole soit toujours accompagnée de grâce, assaisonnée de sel, afin que vous sachiez comment il faut répondre à chacun » (Colossiens 4:6, LSG).

orsque des personnes vivent et travaillent à proximité les unes des autres, elles doivent faire face à de nombreux défis. Les divergences d'opinions peuvent engendrer des tensions et des disputes. Plus la relation est étroite, plus il est essentiel que toutes les personnes impliquées s'entendent.

Les relations les plus étroites se nouent, bien sûr, au sein de la famille. La maison est parfois appelée « l'entreprise familiale ». C'est une manière intéressante de décrire le fonctionnement du foyer. Il existe des similitudes évidentes entre la gestion d'une entreprise et celle d'un ménage. Il doit y avoir un accord général sur les valeurs et les objectifs communs. Chacun doit faire sa part pour le bon fonctionnement du groupe. Les mêmes principes s'appliquent à l'Église, qui est essentiellement une grande famille.

Dans notre verset à mémoriser de cette semaine, Paul énonce quelques principes essentiels pour le bon fonctionnement d'une famille chrétienne. Puisque le foyer chrétien devrait être régi par des principes bibliques, il fonctionne nécessairement un peu différemment du foyer romain typique. Paul donne également d'autres principes précieux utiles à diverses relations sociales, tant à l'intérieur qu'à l'extérieur du foyer.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 21 mars.

### Maris et femmes

Plusieurs séries d'instructions pour les foyers chrétiens sont incluses dans le Nouveau Testament (voir Eph 5:21-6:9; Col 3:18-4:1; Tt 2:1-10; 1 Pi 2:18-3:7). Il est à noter que ces « codes domestiques », comme on les appelle, ne sont pas complètement hiérarchiques mais comportent des éléments visant à rendre les relations plus réciproques et mutuellement édifiantes.

**Lisez** Colossiens 3:18, 19. Quel équilibre observez-vous? Quels conseils supplémentaires Paul donne-t-il dans Éphésiens 5:22-25, 33?

Certains hommes citent ce passage: « Femmes, soyez soumises à vos maris » (Col 3:18, LSG), puis s'arrêtent là, mais remarquez la précision importante que Paul ajoute: « comme il convient dans le Seigneur ». Nulle part le Nouveau Testament n'enseigne que les femmes doivent se soumettre à tous les hommes; ni que les épouses soient asservies ou subjuguées; ni qu'elles soient tenues d'obéir aveuglément à tous les caprices ou désirs de leur mari. Le point que Paul souligne est que la loyauté de l'épouse va d'abord au Seigneur, puis à son mari. L'individualité de l'épouse ne doit pas être engloutie par son mari, et celui-ci ne peut pas non plus se substituer à sa conscience.

L'amour du Christ pour l'Église, en se livrant Lui-même pour elle, illustre la manière dont les maris doivent aimer leurs femmes (*Eph 5:25*). Ils seront fidèles, quel qu'en soit le prix. Ils prendront des décisions qui servent au mieux les intérêts de leur épouse, lesquels devraient idéalement être alignés sur les leurs. Un tel amour facilite l'obéissance de la femme au commandement de

Dieu de respecter son mari (Eph 5:33).

Un mariage chrétien sain se caractérise par la réciprocité: se consulter, réfléchir ensemble et prendre des décisions en tant que couple. Parfois, lorsqu'il s'agit de décisions ayant de sérieuses implications pour toute la famille, il peut être opportun d'inclure les enfants dans les discussions, mais les parents ne devraient jamais se quereller devant eux. Après un tel processus, si le mari et la femme ne parviennent pas à un accord, la voie biblique vers la paix consiste pour la femme à se soumettre à la décision de son mari, tant que cela ne viole pas la Parole de Dieu. De même, la plupart des maris, sinon tous, se souviennent de moments où ils étaient heureux d'écouter leur épouse et de suivre ses conseils. Plus le mari et la femme travaillent en équipe, plus le mariage sera heureux.

Comment pouvons-nous éviter de faire ce qui a malheureusement été fait tout au long de l'histoire: prendre les beaux principes exprimés dans ces textes et les transformer en quelque chose de mauvais?

### Parents et enfants

Les enfants ont un rôle essentiel à jouer dans l'entreprise familiale. Ils ont besoin de savoir qu'ils sont aimés et appréciés en tant que membres de la famille et citoyens du royaume céleste. Le culte familial est crucial, simple mais régulier, matin et soir. Dès leur plus jeune âge, les enfants peuvent commencer à aider au ménage et à d'autres responsabilités. Plus important encore, ils doivent tenir compte du commandement de Paul: « Enfants, obéissez en toutes choses à vos parents, car cela est agréable dans le Seigneur » (Col 3:20, LSG).

### **Lisez** les passages suivants. Quels sont les principes donnés pour l'éducation des enfants?

| 1. Pr 22:6, 15_ | <br>_ |
|-----------------|-------|
| 2. Mt. 19:14    | _     |
| 3. Dt 6:6, 7    | _     |
| 4. Pr 1:8, 9    |       |

Éduqués dans le Seigneur, par le précepte et par l'exemple, les enfants deviendront une bénédiction pour la famille, l'Église et au-delà. Et l'instruction de Paul pour les parents, comme celle donnée aux maris et aux femmes, est équilibrée et réciproque: « Pères, n'irritez pas vos enfants, de peur qu'ils ne se découragent » (Col 3:21, LSG). La manière dont les parents, en particulier le père, interagissent avec les enfants et les disciplinent a un impact profond sur leur formation spirituelle.

Des études montrent également que lorsque les deux parents fréquentent l'Église, un pourcentage plus élevé d'enfants demeure pratiquant, comparé aux familles où un seul parent y participe. Plus surprenant encore, la fréquentation régulière de l'Église par le père, davantage encore que par la mère, favorise la persévérance des enfants dans la foi à l'âge adulte. Le rôle du père dans la formation spirituelle de ses enfants ne peut donc pas être sous-estimé. Il est crucial que les pères prennent leur rôle au sérieux.

| Cependant, tous les pères n'ont pas été (c'est le moins qu'on puisse dir des modèles pour leurs enfants. Comment le fait de connaître Dieu commotre Père peut-il contribuer à la guérison là où elle est nécessaire, surto lorsque des pères terrestres ont causé de graves dommages? | né |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                       |    |

### Les relations au travail

**Lisez** Col 3:22-25 et Col 4:1. Quelles sont les instructions données aux esclaves? Quels principes s'appliquent aux relations de travail en général?

Aujourd'hui, certains évoquent l'esclavage pour reléguer certains conseils bibliques au passé, voire discréditer entièrement les Écritures. Mais, ironiquement, cela tient peu ou pas compte des contextes historiques dans l'Israël de l'Ancien Testament et dans l'Église du Nouveau Testament. Les êtres humains sont créés à l'image de Dieu et sont destinés à la liberté, comme tous les êtres intelligents de Dieu. Les lois mosaïques interdisaient aux Israélites d'être des esclaves à perpétuité (Dt 15:12) et fixaient à six ans la durée maximale de service pour rembourser les dettes financières (Ex 21:2-6; Lv 25:39-43). L'esclavage dans la Bible, bien que choquant selon nos standards actuels, n'avait rien à voir avec les pratiques abominables de l'esclavage occidental, qui fut un fléau et un crime horrible contre l'humanité.

À l'époque du Nouveau Testament, l'Église devait fonctionner dans le cadre de la loi romaine, laquelle permettait la possession d'esclaves, « mais, contrairement aux formes modernes d'esclavage, la loi romaine accordait aux esclaves des droits et des opportunités considérables, et tenter de renverser cette pratique aurait pu menacer l'avancement de l'Évangile ». (Clinton Wahlen, "Culture, Hermeneutics, and Scripture: Discerning What Is Universal," in Frank M. Hasel, ed., *Biblical Hermeneutics: An Adventist Approach*, Silver Spring, MD: Biblical Research Institute/Review, and Herald Academic, 2020, p. 166.)

En réalité, au sein de l'Église, contrairement à l'Empire romain en général, la première obligation de l'esclave était envers le Seigneur. Et leurs maitres avaient reçu l'ordre de les traiter équitablement, « sachant que vous aussi vous avez un maitre dans le ciel » (Col 4:1, LSG). De plus, Paul avait demandé à Philémon de ne plus traiter Onésime comme un esclave, mais comme un frère (Phm 16). En fait, dans l'Ancien et le Nouveau Testament, les croyants sont appelés esclaves (ou serviteurs) de Dieu (voir, par exemple, Ps 34:22; Lc 17:10; 1 Pi 2:16).

Même si nous n'aimons pas les contextes culturels dans lesquels certains textes bibliques ont été écrits, nous devons toujours reconnaitre l'autorité du texte biblique. Autrement, nous plaçons notre culture au-dessus des Écritures. La meilleure option est d'examiner tout ce que la Bible dit sur un sujet avant de parvenir à une conclusion sur ce que Dieu nous enseigne réellement.

Pensez à la façon dont ce passage pourrait s'appliquer à vos relations au travail. En quoi ses principes pourraient-ils vous être utiles en tant que chef d'entreprise ou employé?

### Prier les uns pour les autres

**Lisez** Colossiens 4:2-4. Quels principes de prière trouvez-vous dans ces versets? Quelles requêtes de prière Paul fait-il?

Certaines des paroles les plus importantes que nous puissions dire à quelqu'un qui est aux prises avec des problèmes de toutes sortes, qu'il s'agisse de la famille, de la santé, de l'argent ou d'autre chose, sont: « Je prie pour toi ». C'est le moyen privilégié par le ciel pour nous relier les uns aux autres et à Dieu. « Il entre dans le plan de Dieu de nous accorder, en retour de la prière de la foi, ce que nous n'obtiendrions pas si nous ne le demandions pas. » Ellen G. White, *La tragédie des siècles*, p. 463.

Remarquez les termes percutants que Paul emploie pour décrire la prière: « Persévérez », « veillez-y » et « avec actions de grâces » — ce qui indique qu'il s'agit d'une prière de foi (Col 4:2, LSG). Il nous dit de prier « en tout temps » (Eph 6:18) et « sans cesse » (1 Thes 5:17). Le fait le plus étonnant, c'est que même si « nous ne savons pas ce qu'il nous convient de demander dans nos prières... l'Esprit lui-même intercède par des soupirs inexprimables » (Rm 8:26).

**Relisez** Colossiens 4:3. Quelle « porte pour la parole » (LSG) Dieu pourrait-Il vous ouvrir pour que vous partagiez votre foi?

Il est significatif que Paul ait également prié pour trouver les mots justes. Parfois, quand nous lisons ses lettres ou ses discours dans le livre des Actes, nous imaginons que l'apôtre était toujours éloquent, sans jamais douter de ce qu'il devait dire. Mais ici, il demande qu'on prie pour qu'il puisse proclamer le message clairement. Il utilise également un mot grec très important (dei) dans la dernière partie du verset, qui peut être traduit par « comme je dois en parler » (Col 4:4, LSG), soulignant la nécessité divine de l'œuvre de proclamation de l'Evangile. Il reconnaissait l'importance de présenter le message aux personnes aux plus hauts niveaux du gouvernement romain, y compris à la maison de César.

« Il n'est pas toujours nécessaire de se mettre à genoux pour prier, mais prenons l'habitude de parler au Sauveur lorsque nous sommes seuls, lorsque nous marchons et lorsque nous travaillons. Que de notre cœur monte sans cesse une prière silencieuse, afin de recevoir la lumière, la sagesse et la forcedont nous avons besoin. Que chaque respiration soit une prière. » Ellen G. White, Le ministère de la guérison, pp. 364.

### Marcher dans la sagesse

Quelle est la vérité la plus importante que nous, chrétiens, puissions connaître? Bien sûr que Jésus-Christ est mort pour nos péchés et que, par la foi en Lui, nous pouvons avoir la vie éternelle. C'est une vérité que nous n'aurions jamais pu découvrir par nous-mêmes, mais qui devait nous être dite, ou révélée. Et cela nous a été révélé dans la Parole de Dieu.

Il y a beaucoup de vérité, de connaissance et de sagesse que nous n'aurions jamais connues sans ce que Dieu nous a révélé dans Sa Parole. Mais cette connaissance et cette sagesse ne nous ont pas été données simplement comme une information ou comme un simple savoir. Au contraire, nous devons vivre cette vérité, cette connaissance et cette sagesse dans notre vie.

**Lisez** Colossiens 4:5, 6. Dans quelles situations Paul indique-t-il que nous devons marcher « avec sagesse »? Pourquoi?

Hélas, il nous arrive, en tant que chrétiens, d'agir d'une manière qui contredit notre foi. Et, comme Paul l'a indiqué (citant Esa 52:5), Israël était aussi une pierre d'achoppement pour les non-croyants: « Car le nom de Dieu est à cause de vous blasphémé parmi les païens » (Rm 2:24). La façon dont nous agissons envers les autres, en particulier ceux qui ne partagent pas notre foi, compte beaucoup (voir Tt 2:5, 2 Pi 2:2). Dans un foyer chrétien, la tenue d'un rassemblement de jeunes consacré à la prière plutôt qu'à des divertissements futiles, l'attention portée aux autres dans les moindres détails, ainsi qu'un esprit paisible et patient, constituent un témoignage éloquent pour quiconque observe si notre profession de foi est sincère ou non.

Dans Colossiens 4:6, Paul insiste particulièrement sur les paroles que nous prononçons: « Que votre parole soit toujours accompagnée de grâce » (LSG). Plus que simplement aimables ou polies, nos paroles doivent être inspirées et imprégnées par la grâce de Dieu, à travers l'influence du Saint-Esprit.

« Assaisonnée de sel. » Contrairement au sens courant du mot « salé » appliqué au langage, nos mots doivent être appropriés et attrayants pour ceux à qui nous nous adressons.

« Afin que vous sachiez comment il faut répondre à chacun » (Col 4:6, LSG). Seul le Saint-Esprit peut nous inspirer les paroles justes, au moment opportun et pour le but approprié, et préparer l'esprit des auditeurs à recevoir le message que nous « devons » partager (ici aussi, le mot dei est utilisé — voir les commentaires d'hier sur Col 4:4-5).

Pensez à vos paroles, à vos actions et à votre façon de vous comporter envers les autres. Quel message transmettez-vous sur votre foi et sur ce que signifie le fait d'être chrétien?

**Réflexion avancée:** « Chaque membre devrait prendre conscience du fait qu'il est personnellement responsable du rôle qu'il doit jouer pour assurer le confort, l'ordre et la bonne marche de la vie familiale. Nul ne devrait manifester d'animosité envers l'un ou l'autre des membres de la famille. Tous devraient s'engager à se faire du bien mutuellement en s'encourageant, en se témoignant de la gentillesse, un esprit de pardon et de patience; en parlant calmement, avec douceur, en évitant toute confusion. Chacun devrait s'efforcer d'alléger les soucis de la mère...

20 mars

« Chaque membre de la famille doit comprendre exactement le rôle qu'il doit jouer en harmonie avec les autres membres. Tous, de l'enfant de six ans jusqu'aux plus âgés, devraient savoir qu'ils doivent porter leur part des fardeaux de la vie. » Ellen G. White, *Le foyer chrétien*, p. 171.

« Nous devons laisser le Christ entrer dans nos cœurs et nos foyers si nous voulons marcher dans la lumière. La maison devrait être faite de tout ce que le mot implique. Ce devrait être un coin du paradis sur la terre, un endroit où les affections sont cultivées au lieu d'être réprimées. Notre bonheur dépend de cette culture de l'amour, de la sympathie et de la vraie courtoisie les uns envers les autres... Nous devons oublier nos propres intérêts, étant toujours à l'affût d'occasions, même dans de petites choses, de montrer de la reconnaissance pour les faveurs reçues d'autrui, et chercher des occasions d'encourager les autres, d'alléger et de soulager leurs chagrins et leurs fardeaux par des actes de tendresse et de petites attentions d'amour. ces délicates attentions, qui commencent au sein de la famille et s'étendent au-delà, composent une grande part du bonheur de la vie; et la négligence de ces petites choses constitue la somme de l'amertume et du chagrin de la vie. » (Ellen G. White, *Testimonies for the Church*, vol. 3, pp. 539, 540.)

### **Discussion:**

- 1 Pour les couples mariés, quels principes vous ont aidés dans votre relation? Quels conseils donneriez-vous aux célibataires et comment devraientils se préparer aux défis que le mariage apporte toujours?
- 2 De nombreux parents aimants et attentionnés qui ont élevé leurs enfants dans de bons foyers chrétiens font souvent face à des enfants adultes qui rejettent la foi. Quels conseils et réconfort pouvez-vous leur donner? Qu'est-il préférable de ne pas dire du tout?
- 6 Discutez davantage de l'exhortation à marcher « avec sagesse ». En revanche, que signifie le fait de marcher dans la « folie » par opposition à la sagesse? Qu'avez-vous appris des différentes fois où vous avez eu à marcher dans l'une ou l'autre?

# Histoire Missionnaire

### « Rien n'advient par hasard »

eu de temps après son arrivée aux Philippines, René reçut une offre pour travailler comme comptable avec l'Agence de développement et de secours adventiste. Après un an et demi avec ADRA, il a travaillé pendant huit ans comme comptable à la Mission de Cavite de l'Église adventiste. René aimait travailler avec l'Eglise adventiste. La vie était simple et confortable. Enfant, il pensait que devenir adventiste était un chemin vers la richesse. Mais maintenant, il n'avait plus le désir d'être riche. Il voulait simplement servir les autres jusqu'à la seconde venue de Jésus.

Un jour, René reçut de manière inattendue une invitation pour remplacer le trésorier sortant du Mouvement des 1000 missionnaires, qui fait partie de la Division de l'Asie du Sud et du Pacifique de l'Eglise adventiste et forme des centaines de missionnaires chaque année à son siège à Silang, une ville de la Mission de Cavite.

René se demanda s'il rêvait. Il voulait faire partie du Mouvement des 1000 Missionnaires depuis qu'il avait donné son cœur au Christ par l'amitié d'un de ses missionnaires. Ce missionnaire, Rodel, travaillait maintenant comme pasteur ordonné aux Philippines, et il serait surpris et heureux si René devenait trésorier. Mais René se demanda: « Puis-je gérer le travail de trésorier? Je ne suis qu'un simple comptable. »

Cette nuit-là, René rêva qu'il travaillait au Mouvement des 1000 Missionnaires. Ensuite, le président de la division Asie du Sud-Pacifique lui demanda de soumettre son curriculum vitae pour être pris en considération pour le poste. Peu de temps après, un comité de division approuva sa candidature et il fut embauché.

René n'avait pas regardé en arrière. Puisqu'il avait été fidèle à Dieu, il a vu des proches qui méprisaient autrefois sa foi rejoindre l'Église adventiste. Deux mois après son retour aux Philippines, ses parents se firent baptiser. « C'était un cadeau de Dieu pour moi », dit-il. « C'était comme si Dieu disait: « Parce que tu M'as été fidèle, J'ai un cadeau pour toi. » Ses deux sœurs furent également baptisées.

Entretemps, l'entreprise où il avait travaillé à l'étranger s'est effondrée pendant la pandémie de Covid. S'il avait accepté l'augmentation de salaire, il aurait tout perdu. Aujourd'hui, dit-il, il doit tout au Seigneur qui déclare: « Car je connais les projets que j'ai formés sur vous, dit l'Éternel, projets de paix et non de malheur, afin de vous donner un avenir et de l'espérance » (Jérémie 29:11, LSG). « Rien n'est le fruit du hasard », déclara René Tucaldo. « Dieu avait un plan pour moi. »



Le siège du Mouvement des 1 000 Missionnaires à Silang, aux Philippines, a été construit avec l'aide d'une offrande du treizième sabbat de 1996. Tout comme cette offrande se fait encore sentir dans toute la Division de l'Asie du Sud-Pacifique et au-delà grâce à l'œuvre du Mouvement des 1 000 missionnaires, l'offrande de ce trimestre peut également avoir un impact durable. Merci pour votre offrande généreuse le sabbat prochain. Regardez une courte vidéo YouTube sur René à l'adresse suivante: bit.ly/Rene-1000MM.

# Persévérer dans la soumission à Dieu



### SABBAT APRÈS-MIDI

**Lecture de la semaine:** Col 4:7-18; Eph 6:21; Ac 15:36-40; 2 Tim 4:10, 11; 2 P 3:10-14; Esa 60:1-3.

Verset à mémoriser: « Rendez grâces en toutes choses, car c'est à votre égard la volonté de Dieu en Jésus Christ » (1 Thessaloniciens 5:18, LSG).

ans la dernière partie de l'Épître aux Colossiens, on découvre la richesse du réseau de collaborateurs de Paul. Les Actes des Apôtres racontent qu'il travailla d'abord avec Barnabas, puis avec Silas, au cours de ses trois grands voyages missionnaires.

Cette semaine, nous examinerons la stratégie missionnaire de Paul : un usage très efficace du temps et des ressources pour atteindre les principaux centres de l'Empire romain, tout en formant des ouvriers laïcs capables d'évangéliser les villes et villages que lui-même ne pourrait pas visiter

(Colosses, Laodicée, Hiérapolis).

Par ses visites personnelles et, surtout lorsqu'il était prisonnier, par ses Épîtres, Paul entretenait sans cesse des liens entre croyants et Églises. Il avait compris que le succès de la mission reposait sur la collaboration de tous: Juifs et non-Juifs, hommes et femmes, ainsi que de personnalités comme Tychique, Aristarque, Justus, Épaphras, Luc ou Nympha. On apprend même l'existence d'une lettre adressée à Laodicée qui ne nous est pas parvenue. Dans ces derniers versets, Paul livre maints enseignements et adresse une exhortation personnelle à Archippe. Tant qu'il en avait la possibilité, il fit tout pour fortifier les Églises.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 28 mars.

### Les sorties missionnaires

Paul nous instruit beaucoup sur la diffusion de l'Évangile. Ses voyages totalisèrent environ 21 000 km — performance remarquable, surtout qu'une grande partie fut accomplie à pied et malgré des séjours en prison.

Il s'établissait souvent dans de grands centres commerciaux, comme Corinthe ou Éphèse, d'où le message se propageait vers l'intérieur. Il retournait aussi dans les Églises qu'il avait fondées pour affermir et encourager les nouveaux croyants. Lorsqu'il ne pouvait leur rendre visite, il leur écrivait: ainsi, ils savaient qu'il pensait à eux et se souciait de leur foi.

**Lisez** Col 4.7-9 et comparez avec Eph 6.21. Comment Tychique est-il décrit et pourquoi Paul l'envoie-t-il, avec Onésime, à Colosses ?

Il est souvent préférable de transmettre certaines nouvelles de vive voix plutôt que par écrit. Nous ignorons les détails précis qu'apportaient Tychique et Onésime, mais l'intention de Paul était claire : « afin qu'il console vos cœurs » (Col 4:7-9, LSG) — probablement des informations sur ses conditions de détention. Ce type de contact renforçait aussi les liens fraternels.

Tychique, dont le nom signifie « chanceux », était un envoyé fiable, qualifié de « fidèle ministre » et « compagnon de service ». Originaire d'Asie (Ac 20.4), il accompagna Paul dans la collecte pour les croyants de Jérusalem et fut auprès de lui lors de son second emprisonnement à Rome, avant d'être envoyé à Éphèse (2 Tm 4.12). Paul songea aussi à l'envoyer vers Tite en Crète (Tt 3.12). Il était ici accompagné d'Onésime, converti par Paul à Rome (voir leçon 1) et qualifié de « fidèle ».

Paul désirait également recevoir des nouvelles de Colosses ; un message pouvait aisément lui être transmis par un voyageur ou par Tychique lui-même. C'était une manière concrète pour lui d'exprimer son amour pastoral et d'affermir la foi de croyants qu'il n'avait jamais visités.

Comment ces détails personnels dans les lettres de Paul illustrent-ils non seulement son humanité, mais, dans une certaine mesure, confirment-ils aussi la validité de son ministère?

### La connectivité de l'Église

Dans un monde où Internet et les réseaux sociaux nous relient en permanence, il est difficile d'imaginer les défis que Paul a dû relever pour unir les Églises locales au sein d'une communauté plus large.

**Lisez** Col 4.10-11. Outre l'envoi d'émissaires, comment Paul favorisait-il la cohésion ? Et, compte tenu des problèmes de cette Épître, que signifiaient ces salutations ?

Par ses salutations, Paul consolidait l'unité des croyants. Marc, cousin de Barnabas, est cité; Aristarque est qualifié de « compagnon de captivité », partageant les chaînes de Paul. Tous deux luttent spirituellement, « revêtus de l'armure de Dieu » (Eph 6.10-11), pour libérer les captifs de Satan et les mettre au service du Royaume (2 Tm 2.1-4). Jésus, appelé Justus (noms juif et romain dont la sonorité est très proche en grec, comme Saul et Paul), leur est également recommandé comme un collaborateur fidèle dans l'annonce de l'Évangile.

Paul souligne que ces trois sont juifs (« du nombre des circoncis »), puis mentionne trois collaborateurs non juifs: Épaphras, Luc et Démas (Col 4.12-14). Malgré les tensions Juifs/Gentils, ils travaillaient ensemble avec harmonie. Paul laisse néanmoins entrevoir une note de découragement: si peu de chrétiens juifs l'avaient soutenu. On note aussi l'évolution de Jean-Marc, autrefois défaillant (Ac 13.13; 15.36-40), devenu désormais un « réconfort ».

Aujourd'hui encore, l'unité ecclésiale subit des pressions à mesure que l'Église mondiale s'étend. Cette insistance sur la cohésion reste essentielle à tous les niveaux.

Comment pouvez-vous, dans votre Église locale, œuvrer pour atténuer les menaces qui pèsent sur notre unité? Quelles sont ces tensions au niveau local et que peut-on faire pour y remédier?

### Persister, parfaits et pleinement persuadés

De nombreux ouvrages parlent de « vie motivée par un but » ou d'« Église orientée vers un objectif ». Bien que l'expression « orientée vers un objectif » ne soit peut-être pas tout à fait exacte, une orientation claire demeure essentielle pour toute entreprise significative. La vie et le ministère de Paul, tout comme ceux de ses collaborateurs et des autres apôtres, illustrent cette détermination (voir Phil 3:13, 14). Les résultats en témoignent: l'Évangile s'est rapidement propagé dans tout l'Empire romain et au-delà (Col 1:23). La même détermination est requise aujourd'hui.

**Lisez** Colossiens 4:12, 13. Quel est le but décrit et comment doit-il être accompli?

Comme mentionné dans une leçon précédente, Épaphras avait probablement joué un rôle central dans la diffusion de l'Évangile à Colosses et dans les villes voisines de Laodicée et Hiérapolis (voir la leçon 1). Ses salutations et prières furent sans doute une grande source d'encouragement pour les croyants. Les prières d'Épaphras visaient un but précis: « afin que, parfaits et pleinement persuadés, vous [les Colossiens] persistiez dans une entière soumission à la volonté de Dieu » (Col 4:12). Considérons les éléments riches contenus dans cette prière.

Persister. Le verbe signifie rester ferme et inébranlable, ce qui n'est possible qu'en étant « fondés et inébranlables » dans la foi et confiant dans la vérité de l'Évangile (Col 1:23, LSG). Paul emploie le même terme à plusieurs reprises pour évoquer la résistance contre « les ruses du diable » (Eph 6:11) et la nécessité de tenir bon face aux ténèbres, en s'armant de « toutes les armes de Dieu » (Eph 6:10-18; cf. 2 Tim 2:19).

Parfait. Le mot renvoie à la maturité du caractère, qui s'exprime pleinement dans l'amour sacrificiel (Mt 5:44, 48), sans jamais prétendre avoir « atteint » la perfection (Phil 3:12-15, LSG).

Pleinement persuadé. Cette expression puissante signifie être entièrement rempli ou porté à sa pleine mesure. Il est utilisé pour décrire Abraham « ayant la pleine conviction » que Dieu fera ce qu'Il a promis, bien qu'humainement impossible (Rm 4:21, LSG), et Paul étant fortifié par le Seigneur afin que « le message soit pleinement prêché » par lui (2 Tim 4:17, LSG).

Une entière soumission à la volonté de Dieu. Le mot « entière » exprime l'exhaustivité. Paul priait pour que les Colossiens soient « remplis de la connaissance de sa volonté », afin qu'ils marchent « d'une manière digne du Seigneur et lui être entièrement agréables » (Col 1:9, 10, LSG), par « sa puissance glorieuse » (Col 1:11, LSG).

### Vivre dans ce monde sans en faire partie

| et pourquoi? | , | 1 | 8 |  |
|--------------|---|---|---|--|
|              |   |   |   |  |
|              |   |   |   |  |

Lisez Col 4:14, 15 et 2 Tim 4:10, 11. En quoi Luc se distingue-t-il de Démas

L'apôtre Jean nous dit: « N'aimez point le monde, ni les choses qui sont dans le monde. Si quelqu'un aime le monde, l'amour du Père n'est point en lui » (1 Jn 2:15). L'amour de Luc pour Jésus et Son royaume l'avait conduit à rester aux côtés de Paul jusqu'à la fin, quoi qu'il arrive, tandis que Démas aimait ce monde plus que le monde à venir.

**Lisez** les passages suivants. Quels conseils donne-t-on à ceux qui attendent la seconde venue de Christ?

| 1. Mc 13:32–37   |  |  |  |
|------------------|--|--|--|
| 2. Tt 2:11–14    |  |  |  |
| 3. 2 Pi. 3:10–14 |  |  |  |
| 4. Ap. 3:17–21   |  |  |  |

Jésus et les apôtres nous exhortent à maintes reprises à « veiller », c'est-à-dire à demeurer vigilants et toujours prêts pour la venue du Maître, afin de ne pas être pris au dépourvu. Hélas, tout comme les disciples qui n'avaient pas obéi à l'injonction de Jésus : « Veillez et priez » (Mc 14 :38, LSG), beaucoup négligeront de se préparer comme il convient.

Au fond, tout se joue autour d'une seule question: qui ou qu'est-ce qui possède véritablement notre cœur ? Car nul ne peut servir deux maîtres à la fois.

Dans le message adressé à l'Église de Laodicée, Jésus nous prescrit une démarche précise: d'abord nous repentir de nos fautes ; ensuite ouvrir notre cœur à sa présence et le laisser conduire notre existence; et enfin recevoir « l'or » purifié par l'épreuve — cette foi vivante et cet amour qui résistent à la tentation et triomphent des épreuves.

De quels détails Jésus pourrait-Il vous inviter à vous repentir dans votre vie? De quelle partie de Sa prescription avez-vous le plus besoin?

### Un message pour Laodicée

Lisez Col 4:16-18; comparez avec Col 2:1-3. En pensant au message de Jésus à Laodicée (voir l'étude d'hier), quelles correspondances trouvez-vous avec celui adressé aux Colossiens, qui devait également être lu dans l'Église de Laodicée au temps de Paul?

Tout au long de l'histoire du peuple de Dieu, les mêmes problèmes n'ont cessé de se répéter. Les prophètes avaient réprimandé Israël pour son inclination à adorer comme les autres nations et l'avaient exhorté à se repentir avant qu'il ne soit trop tard. Ésaïe s'était même exclamé: « Quoi donc! la cité fidèle est devenue une prostituée! » (Esa 1:21, LSG) et avait appelé le peuple à revenir à Dieu pour obtenir pardon et purification (Esa 1:16-20). Jean-Baptiste (Mt 3:2, 8-10) et Jésus (Mt 4:17; Mt 12:33-37) avaient tous deux appelé Israël à la repentance et à produire un fruit digne de subsister lors du jugement final. Les apôtres avaient également proclamé un message similaire (Ac 2:38; Ac 3:19; Ac 17:30; 2 Cor 7:9, 10).

**Comparez** les passages suivants: Esa 60:1-3 à Ap 18:1-4 et Esa 62:1-5 à Ap 19:7, 8. Quelles similitudes percevez-vous entre les messages des deux livres?

Dieu unira le ciel et la terre. Toutefois, en raison du grand conflit, ce dessein divin s'accomplira par étapes successives:

1. Au calvaire, Satan a perdu toute sympathie qui lui restait parmi les êtres célestes (*Jn 12:31*).

2. Par le ministère du jugement de Christ dans le sanctuaire céleste, le peuple de Dieu est rendu « capables de toute bonne œuvre pour l'accomplissement de sa volonté » (Heb 13:21, LSG) et préparé pour le ciel.

3. Par le jugement millénaire et le jûgement final après le millénium, toutes les questions seront définitivement réglées, et le péché ainsi que les pécheurs impénitents seront détruits dans l'étang de feu éternel, ce qui purifiera également la terre (Ap 21:8).

4. Ce n'est qu'avec la fin totale du péché que le ciel et la terre pourront définitivement être réunis (*Ap 21:3*).

Que pouvez-vous faire vous-même (sans regarder les autres) pour rester fidèle à Dieu et à la vérité qu'Il nous a donnée? Autrement dit, quels choix faites-vous pour révéler celui à qui appartient véritablement votre cœur?

### Réflexion avancée:

« L'âme qui s'abandonne au Christ devient sa forteresse, qu'il occupe dans un monde en révolte, et où il ne tolère aucune autorité rivale. Une âme ainsi gardée par des agents célestes est imprenable aux assauts de Satan. À moins que nous nous livrions au pouvoir du Christ, le malin dominera sur nous. Il faut nécessairement que nous soyons dominés par l'un ou l'autre des deux grands pouvoirs qui se disputent la suprématie dans le monde. Pour passer sous la domination du royaume des ténèbres, il n'est pas indispensable que nous ayons décidé de la subir. Il suffit de négliger de s'allier au royaume de la lumière. Si nous n'accordons pas notre coopération aux agents célestes, Satan prendra possession de nos cœurs et y fera son habitation.

Notre seule défense contre le mal consiste à faire régner le Christ dans nos cœurs en ayant foi en sa justice. À moins d'être unis à Dieu d'une manière vitale, nous ne sommes pas capables de résister aux effets pernicieux de l'égoïsme, de l'indulgence pour soi-même, et de la tentation. On peut renoncer à quelques mauvaises habitudes et se séparer momentanément de Satan; on sera finalement vaincu si l'on néglige d'entretenir une communion vivante avec Dieu en se soumettant à lui à chaque instant. Sans une connaissance personnelle du Christ et une communion ininterrompue, nous sommes à la merci de l'ennemi et nous finirons par lui obéir. » Ellen G. White, *Jésus-Christ*, pp. 314-315.

#### **Discussion:**

- 1 Relisez la citation d'Ellen G. White ci-dessus. Il n'existe que deux camps dans le grand conflit et, à moins de choisir consciemment Christ, nous sommes du côté de Satan (Lc 11:23). Même si cette idée heurte notre sensibilité, Dieu n'est pas tenu de présenter Sa vérité d'une manière qui n'offense pas. Que vous enseigne cette réalité sur l'importance vitale d'abandonner votre volonté à Christ?
- 2 Lisez Apocalypse 14:14-16. La pluie de la première saison (la Pentecôte) avait permis à la semence de l'Évangile de germer et de croitre, tandis que la pluie de la dernière saison préparera la terre pour la moisson finale. Quel est le lien entre Apocalypse 14:12 et cette perspective?
- 3 De quelles manières sommes-nous, en tant qu'Église et en tant qu'individus, influencés par la culture et le monde qui nous entourent? Comment pouvons-nous nous prémunir contre ces influences néfastes, toujours problématiques pour le peuple de Dieu à travers les âges?

# Histoire Missionnaire

### Une Bible volée implante une Église

Par David Fletcher

es combats tribaux avaient éclaté entre cinq villages de Papouasie-Nouvelle-Guinée en 2021. De nombreuses maisons furent incendiées et des biens furent pillés dans l'un des villages, Kemefa. Au moins 16 personnes furent tuées.

Au milieu du conflit, un combattant était entré dans l'Église adventiste du septième jour de Kemefa et avait volé une Bible. Le combattant, Abuni Ane, emporta le livre dans son village natal, Orege. Après la fin des affrontements, Abuni commença à lire la Bible volée. En lisant, son cœur fut touché.

Plusieurs mois passèrent, et un pasteur adventiste visita le village d'Abuni. Abuni sortit la Bible volée et expliqua au pasteur, Dicks Neheza, ce qui s'était passé. Exprimant des remords, il dit qu'il voulait se repentir et consacrer sa vie à Dieu. Le pasteur et Abuni établirent une Église de maison à Orege et, peu de temps après, Abuni décida de se faire baptiser.

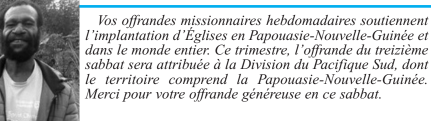
Lors de son baptême, Abuni raconta son histoire aux membres de l'Église de Kemefa, où il avait volé la Bible. Il leur demanda pardon et remit la Bible à l'ancien de l'Église. L'ancien, parlant au nom de l'Église, pardonna à Abuni et lui demanda de garder la Bible. Il offrit également à Abuni un recueil d'Hymnes et Louanges. L'ancien l'encouragea à continuer à lire la Bible, à chanter les louanges de Dieu et à implanter une Église à Orege.

Abuni se mit immédiatement au travail. Le lendemain, lui et deux amis allèrent dans la brousse pour ramasser du bois pour une structure d'Église semi-permanente. Le pasteur Neheza apporta des outils de menuiserie. Une Église de trois membres fondateurs ouvrit ses portes ce jour-là à Orege.

Depuis lors, l'Église est passée à 18 membres, dont huit personnes qui furent baptisées lors des réunions d'évangélisation « PNG pour Christ » en 2024.

Le pasteur Neheza fut stupéfait qu'une Bible volée et des combats tribaux aient conduit à la fondation d'une Église. Il a déclaré que la première structure est maintenant trop petite et que des plans sont en place pour construire

un bâtiment permanent plus grand.





### Croyances Fondamentales de l'Église Adventiste du Septième Jour

### 1. Les Saintes Écritures

Les Saintes Écritures, l'Ancien et le Nouveau Testaments, sont la parole écrite de Dieu, donnée par inspiration divine. Les auteurs inspirés ont parlé et écrit sous l'impulsion du Saint-Esprit. Les Saintes Écritures sont l'infaillible révélation de la volonté de Dieu. (Ps 119:105; Pr 30:5, 6; Es 8:20; Jn 17:17; 1 Thes 2:13; 2 Tm 3:16, 17; Heb 4:12; 2 Pi 1:20, 21.)

#### 2. La Trinité

Il y a un seul Dieu: Père, Fils et Saint-Esprit, unité de trois personnes coéternelles. Dieu est immortel et tout-puissant, Il est omniscient, omnipotent et omniprésent. Il est infini et dépasse la compréhension humaine, bien qu'Il se soit fait connaître en se révélant Luimême. Dieu est amour et le seul digne d'être invoqué, adoré et servi par toute la création. (Gn 1:26; Dt 6:4; Es 6:8; Mt 28:19; Jn 3:16; 2 Cor 1:21, 22; 13:14; Eph 4:4-6; 1 Pi 1:2.)

#### 3. Le Père

Dieu le Père éternel est le créateur, la source, le soutien et le souverain de toute la création. Il est juste et saint, miséricordieux et compatissant, lent à la colère, riche en bonté et en fidélité. (Gn 1:1; Dt 4:35; Ps 110:1, 4; Jn 3:16; 14:9; 1 Cor 15:28; 1 Tm 1:17; 1 Jn 4:8; Apo 4:11.)

#### 4. Le Fils

Dieu le Fils éternel s'est incarné en Jésus-Christ. C'est par Lui que tout fut créé, que le caractère de Dieu est révélé, que s'accomplit le salut de l'humanité et que le monde est jugé. Éternellement et véritablement Dieu, Il est aussi devenu véritablement homme, Jésus le Christ. (Es 53:4-6; Dan. 9:25-27; Luc 1:35; Jn 1:1-3, 14; 5:22; 10:30; 14:1-3, 9, 13; Rm 6:23; 1 Cor 15:3, 4; 2 Cor 3:18; 5:17-19; Phil 2:5-11; Col. 1:15-19; Heb 2:9-18; 8:1, 2.)

### 5. Le Saint Esprit

Dieu l'Esprit éternel a pris une part active, avec le Père et le Fils, dans la création, l'incarnation et la rédemption. Il est une personne tout comme le Père et le Fils. Il a inspiré les rédacteurs de l'Écriture. Il a rempli de puissance la vie de Christ. Il attire et persuade les êtres humains; et il régénère et transforme à l'image de Dieu ceux qui répondent favorablement. (Gn 1:1, 2; 2 S 23:2; Ps 51:11; Es 61:1; Lc 1:35; 4:18; Jn 14:16-18, 26; 15:26; 16:7-13; Ac 1:8; 5:3; 10:38; Rm. 5:5; 1 Cor 12:7-11; 2 Cor 3:18; 2 Pi 1:21.)

#### 6. La Création

Dieu a révélé dans les Écritures un compte rendu authentique et historique de Son activité créatrice. En six jours littéraux et récents, le Seigneur a fait « le ciel et la terre » et tout ce qui vit sur la terre, avant de se reposer le septième jour de cette première semaine. C'est ainsi qu'Il a établi le sabbat comme mémorial perpétuel de Son œuvre créatrice. (Gn 1-2; 5; 11; Ex 20:8-11; Ps 19:1-6; 33:6, 9; 104; Es 45:12, 18; Ac 17:24; Col. 1:16; Heb 1:2; 11:3; Apo 10:6; 14:7.)



3

### Croyances Fondamentales de l'Église Adventiste du Septième Jour

#### 7. La nature humaine

L'homme et la femme, créés à l'image de Dieu, ont été dotés d'une individualité, du pouvoir et de la liberté de penser et d'agir. Bien que créé libre, chacun d'eux, constitué d'une unité indivisible, corps, et esprit, dépendait de Dieu pour la vie, la respiration et pour toutes choses. (Gn 1:26-28; 2:7, 15; 3; Ps 8:4-8; 51:5, 10; 58:3; Jer 17:9; Ac 17:24-28; Rm 5:12-17; 2 Cor 5:19, 20; Eph 2:3; 1 Thes 5:23; 1 Jn 3:4; 4:7, 8, 11, 20.)

#### 8. Le grand conflit

L'humanité tout entière est impliquée dans un grand conflit entre Christ et Satan, conflit dont les enjeux sont le caractère même de Dieu, Sa loi et Sa souveraineté sur l'univers. Ce conflit a éclaté dans le ciel lorsqu'un être créé, doté du libre arbitre, est devenu, par l'exaltation de sa propre personne, Satan, l'adversaire de Dieu, et a entrainé dans sa rébellion une partie des anges. (Gn 3; 6-8; Job 1:6-12; Es 14:12-14; Ez 28:12-18; Rm 1:19-32; 3:4; 5:12-21; 8:19-22; 1 Cor 4:9; Heb 1:14; 1 Pi 5:8; 2 Pi 3:6; Apo 12:4-9.)

#### 9. La vie, la mort et la résurrection de Christ

Par la vie du Christ, une vie de parfaite obéissance à la volonté de Dieu, par Ses souffrances, par Sa mort et Sa résurrection, Dieu nous offre le seul moyen d'expiation des péchés de l'humanité, afin que ceux qui, par la foi, acceptent cette expiation, aient la vie éternelle, et que la création en sa totalité parvienne à une meilleure compréhension de l'amour saint et infini du Créateur. (Gn 3:15; Ps 22:1; Es 53; Jn 3:16; 14:30; Rm 1:4; 3:25; 4:25; 8:3, 4; 1 Cor 15:3, 4, 20-22; 2 Cor 5:14, 15, 19-21; Phil 2:6-11; Col 2:15; 1 Pi 2:21, 22; 1 Jn 2:2; 4:10.)

### 10. L'expérience du salut

Dieu, dans Sa miséricorde et Son amour infinis a fait que Christ, qui n'a point péché, devienne péché pour nous, afin que nous devenions en Lui justice de Dieu. Sous l'influence du Saint-Esprit, nous prenons conscience de notre besoin, nous reconnaissons notre condition de pécheurs, nous nous repentons de nos transgressions et nous exprimons notre foi en Jésus, comme Seigneur et Christ, substitut et exemple. (Gn 3:15; Es 45:22; 53; Jer 31:31-34; Ez 33:11; 36:25-27; Hab 2:4; Marc 9:23, 24; Jn 3:3-8, 16; 16:8; Rm 3:21-26; 8:1-4, 14-17; 5:6-10; 10:17; 12:2; 2 Cor 5:17-21; Gal. 1:4; 3:13, 14, 26; 4:4-7; Eph 2:4-10; Col. 1:13, 14; Tit. 3:3-7; Heb 8:7-12; 1 Pi 1:23; 2:21, 22; 2 Pi 1:3, 4; Apo 13:8.)

#### 11. Grandir en Christ

Par Sa mort sur la croix, Jésus a triomphé des forces du mal. Lui qui avait déjà assujetti les esprits démoniaques pendant Son ministère terrestre, a brisé leur puissance et assuré leur ultime défaite. La victoire de Jésus nous garantit la victoire sur les forces du mal qui cherchent à nous dominer alors que nous marchons avec Lui dans la paix, la joie et la certitude de Son amour. (1 Chr 29:11; Ps 1:1, 2; 23:4; Ps 77:11, 12; Mt 20:25-28; 25:31-46; Lc 10:17-20; Jn 20:21; Rm 8:38, 39; 2 Cor 3:17, 18; Gal 5:22-25; Eph 5:19, 20; 6:12-18; Phil 3:7-14; Col 1:13, 14; 2:6, 14, 15; 1 Thes 5:16-18, 23; Heb 10:25; Jc 1:27; 2 Pi 2:9; 3:18; 1 Jn 4:4.)



### Croyances Fondamentales de l'Église Adventiste du Septième Jour

### 12. L'Église

L'Église est la communauté des croyants qui confessent Jésus-Christ comme Seigneur et Sauveur. En continuité avec le peuple de Dieu au temps de l'Ancien Testament, nous sommes appelés à sortir du monde. Nous nous assemblons pour adorer, pour fraterniser, pour nous instruire dans la Parole, pour célébrer la sainte cène, pour venir en aide à nos semblables et pour proclamer l'évangile au monde entier. (Gn 12:1-3; Ex 19:3-7; Mt 16:13-20; 18:18; 28:19, 20; Ac 2:38-42; 7:38; 1 Cor 1:2; Eph 1:22, 23; 2:19-22; 3:8-11; 5:23-27; Col 1:17, 18; 1 Pi 2:9.)

#### 13. Le reste de Dieu et sa mission

L'église universelle englobe tous ceux qui croient vraiment en Christ. Mais, dans les derniers jours, en un temps d'apostasie généralisée, un reste a été suscité pour garder les commandements de Dieu et la foi de Jésus. Ce reste proclame que l'heure du jugement est venue, prêche le salut par Christ et annonce l'imminence de Sa seconde venue. (Dn 7:9-14; Es 1:9; 11:11; Jer 23:3; Mi 2:12; 2 Cor 5:10; 1 Pi 1:16-19; 4:17; 2 Pi 3:10-14; Jd 3, 14; Apo 12:17; 14:6-12; 18:1-4.)

### 14. L'unité dans le corps du Christ

L'église est un corps composé de nombreux membres, issus de toute nation, de toute ethnie, de toute langue et de tout peuple. En Christ, nous sommes une nouvelle création; les distinctions de race, de culture, d'instruction, de nationalité, les différences de niveau social ou de sexe ne doivent pas être une cause de division parmi nous. (Ps 133:1; Mt 28:19, 20; Jn 17:20-23; Ac 17:26, 27; Rm 12:4, 5; 1 Cor 12:12-14; 2 Cor 5:16, 17; Gal 3:27-29; Eph 2:13-16; 4:3-6, 11-16; Col. 3:10-15.)

### 15. Le baptême

Par le baptême, nous confessons notre foi en la mort et la résurrection de Jésus-Christ, tout en témoignant de notre mort au péché et de notre décision de mener une vie nouvelle. Ainsi, nous reconnaissons Christ comme notre Seigneur et Sauveur, nous devenons Son peuple et sommes reçus comme membres par Son église. (Mt 28:19, 20; Ac 2:38; 16:30-33; 22:16; Rm 6:1-6; Gal 3:27; Col 2:12, 13.)

#### 16. La sainte cène

La sainte cène est la participation aux emblèmes sacrés du corps et du sang de Jésus; elle exprime notre foi en Lui, notre Seigneur et Sauveur. Le service de communion est ouvert à tous les chrétiens. (Mt 26:17-30; Jn 6:48-63; 13:1-17; 1 Cor 10:16, 17; 11:23-30; Apo 3:20.)

### 17. Les dons spirituels et les ministères

Dieu accorde à tous les membres de Son église, quel que soit leur âge, des dons spirituels que chacun doit employer en un service d'amour, pour le bien commun de l'église et de l'humanité. D'après les Écritures, ces dons peuvent s'exercer dans le domaine de la foi, de la guérison, de la prophétie, de la prédication, de l'enseignement, de l'administration, de la réconciliation, de la compassion, et du service d'amour désintéressé pour le soutien et l'encouragement d'autrui. (Ac 6:1-7; Rm 12:4-8; 1 Cor 12:7-11, 27, 28; Eph 4:8, 11-16; 1 Tm 3:1-13; 1 Pi 4:10, 11.)



**28** 

### Croyances Fondamentales de l'Église Adventiste du Septième Jour

#### 18. Le don de prophétie

La prophétie fait partie des dons du Saint-Esprit. Ce don est l'une des marques distinctives de l'église du reste. Il s'est manifesté dans le ministère d'Ellen White. Ses écrits sont une source autorisée de vérité et procurent à l'église encouragements, conseils, instruction et correction. Les écrits d'Ellen White montrent clairement que la Bible est le critère auquel il convient de soumettre tout enseignement et toute expérience. (Nb 12:6; 2 Ch 20:20; Am 3:7; Jl 2:28, 29; Ac 2:14-21; 2 Tm 3:16, 17; Heb 1:1-3; Apo 12:17; 19:10; 22:8, 9.).

#### 19. La loi de Dieu

Les grands principes de la loi de Dieu sont contenus dans les dix commandements et manifestés dans la vie de Christ. Ils expriment l'amour, la volonté et les desseins de Dieu concernant la conduite et les relations humaines et ont force de loi pour tous les hommes de tous les temps. Ces préceptes constituent le fondement de l'alliance conclue par Dieu avec Son peuple et la norme de Son jugement. (Ex 20:1-17; Dt 28:1-14; Ps 19:7-14; 40:7, 8; Mt 5:17-20; 22:36-40; Jn 14:15; 15:7-10; Rm 8:3, 4; Eph 2:8-10; Heb 8:8-10; 1 Jn 2:3; 5:3; Apo. 12:17; 14:12.)

#### 20. Le sabbat

Au terme des six jours de la création, le Créateur et Auteur de tout bien s'est reposé le septième jour et a institué le sabbat comme mémorial de la création pour toute l'humanité. Le quatrième commandement de la loi divine immuable requiert l'observance de ce septième jour comme jour de repos, de culte et de service, en harmonie avec les enseignements et l'exemple de Jésus, le Seigneur du sabbat. (Gn 2:1-3; Ex 20:8-11; 31:13-17; Lv 23:32; Dt 5:12-15; Es 56:5, 6; 58:13, 14; Ez 20:12, 20; Mt 12:1-12; Mc 1:32; Lc 4:16; Heb 4:1-11.)

### 21. La gestion chrétienne de la vie

Nous sommes les économes de Dieu. Le Seigneur nous a confié du temps, des occasions, des aptitudes, des possessions, les biens de la terre et les ressources du sol. Nous sommes responsables devant Lui de leur bon usage. Nous reconnaissons Ses droits de propriété en Le servant fidèlement, ainsi que nos semblables, en Lui rendant les dimes et en Lui apportant des offrandes, pour la proclamation de l'évangile, le soutien et le développement de Son église. (Gn 1:26-28; 2:15; 1 Ch 29:14; Ag 1:3-11; Mal 3:8-12; Mt 23:23; Rm 15:26, 27; 1 Cor 9:9-14; 2 Cor 8:1-15; 9:7.)

### 22. L'éthique chrétienne

Nous sommes appelés à être un peuple saint dont les pensées, les sentiments et le comportement sont en harmonie avec les principes du ciel. Pour permettre à l'Esprit de reproduire en nous le caractère de notre Seigneur, nous ne suivons, à l'exemple de Christ, que des lignes d'action propres à favoriser la pureté, la santé et la joie dans nos vies. (Gn 7:2; Ex 20:15; Lv 11:1-47; Ps 106:3; Rm 12:1, 2; 1 Cor 6:19, 20; 10:31; 2 Cor 6:14-7:1; 10:5; Eph 5:1-21; Phil 2:4; 4:8; 1 Tm 2:9, 10; Ti 2:11, 12; 1 Pi 3:1-4; 1 Jn 2:6; 3 Jn 2.)



Croyances Fondamentales de l'Église Adventiste du Septième Jour

#### 23. Le mariage et la famille

Le mariage a été institué par Dieu en Éden et confirmé par Jésus comme une union à vie entre un homme et une femme, union caractérisée par un climat d'amour. Aux yeux du chrétien, les vœux du mariage l'engagent aussi bien vis-à-vis de Dieu que vis-à-vis de son conjoint et ne doivent être échangés qu'entre des personnes qui partagent la même foi. (Gn 2:18-25; Ex 20:12; Dt 6:5-9; Pr 22:6; Ml 4:5, 6; Mt 5:31, 32; 19:3-9, 12; Mc 10:11, 12; Jn 2:1-11; 1 Cor 7:7, 10, 11; 2 Cor 6:14; Eph 5:21-33; 6:1-4.)

#### 24. Le ministère de Christ dans le sanctuaire céleste

Il y a dans le ciel un sanctuaire, le véritable tabernacle, dressé par le Seigneur et non par un homme. Dans ce sanctuaire, Christ accomplit un ministère en notre faveur, mettant ainsi à la disposition des croyants les bienfaits découlant de Son sacrifice rédempteur, offert une fois pour toutes sur la croix. Lors de Son ascension, Il a été intronisé comme souverain sacrificateur et a commencé Son ministère d'intercession qui était préfiguré dans le ministère du grand prêtre dans le sanctuaire terrestre. (Lv 16; Nb 14:34; Ez 4:6; Dn 7:9-27; 8:13, 14; 9:24-27; Heb 1:3; 2:16, 17; 4:14-16; 8:1-5; 9:11-28; 10:19-22; Apo. 8:3-5; 11:19; 14:6, 7; 20:12; 14:12; 22:11, 12.)

#### 25. La seconde venue du Christ

La seconde venue de Christ est la bienheureuse espérance de l'église, le point culminant de l'évangile. L'avènement du Sauveur sera littéral, personnel, visible et de portée mondiale. Lors de Son retour, les justes morts ressusciteront; avec les justes vivants, ils seront glorifiés et enlevés au ciel, tandis que les injustes mourront. (Mt 24; Mc 13; Lc 21; Jn 14:1-3; Ac 1:9-11; 1 Cor 15:51-54; 1 Thes 4:13-18; 5:1-6; 2 Thes 1:7-10; 2:8; 2 Tm 3:1-5; Ti 2:13; Heb 9:28; Apo 1:7; 14:14-20; 19:11-21.)

#### 26. La mort et la résurrection

Le salaire du péché, c'est la mort. Mais Dieu, qui seul est immortel, accordera la vie éternelle à ceux qu'Il aura rachetés. En attendant, la mort est un état d'inconscience pour tous. Quand Christ — qui est notre vie — paraitra, les justes ressuscités et les justes encore vivants lors de Sa venue seront glorifiés et enlevés pour rencontrer leur Seigneur. La deuxième résurrection, celles des réprouvés, aura lieu mille ans plus tard. (Job 19:25-27; Ps 146:3, 4; Ec 9:5, 6, 10; Dn 12:2, 13; Es 25:8; Jn 5:28, 29; 11:11-14; Rm 6:23; 16; 1 Cor 15:51-54; Col. 3:4; 1 Thes 4:13-17; 1 Tm 6:15; Apo. 20:1-10.)

#### 27. Le millénium et l'élimination du péché

Pendant mille ans, entre la première et la seconde résurrection, Christ règnera dans les cieux avec Ses élus. Pendant cette période, les réprouvés morts seront jugés. La terre sera totalement déserte. Elle ne comptera pas un seul être humain vivant, mais sera occupée par Satan et ses anges. Lorsque les mille ans seront écoulés, Christ, accompagné de Ses saints, descendra du ciel sur la terre avec la sainte cité. Les injustes morts seront alors ressuscités, et, avec Satan et ses anges, ils attaqueront la cité; mais un feu venant de Dieu les consumera et purifiera la terre. Ainsi, l'univers sera libéré à jamais du péché et des pécheurs. (Jer 4:23-26; Ez 28:18, 19; Mal 4:1; 1 Cor 6:2, 3; Apo 20; 21:1-5.)

#### 28. La nouvelle terre

Sur la nouvelle terre, où la justice habitera, Dieu offrira aux rachetés une résidence éternelle et un cadre de vie idéal pour une existence éternelle faite d'amour, de joie et d'instruction en Sa présence. Car Dieu habitera avec Son peuple, et les souffrances et la mort auront disparu. Le grand conflit sera terminé et le péché ne sera plus. Tout ce qui existe dans le monde animé ou le monde inanimé proclamera que Dieu est amour, et Il règnera pour toujours. Amen. (Es 35; 65:17-25; Mt 5:5; 2 Pi 3:13; Apo.11:15; 21:1-7; 22:1-5.)